# क्षात्रव

# विषयिक्त हर्द्धांशाचार

[ ১৮৮৬ बीडार्स क्षम क्षकानिङ ]

# সম্পাদক: শ্রীব্র**ডে**ন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায় শ্রীসঞ্জনীকান্ত দাস

বঙ্গীয়-সাহিত্য-পরিষৎ ২৪৩১, আপার সারকুলার *রে*জড কলিকাভা বন্ধীয়-সাহিত্য-পরিষৎ হুইতে শ্রীমন্মধমোহন বস্থ কর্ত্বক প্রকাশিত

শ্রাবণ, ১৩৪৮

মূল্য ছুই টাকা

শনিরঞ্জন প্রেস
২৫৷২ মোহনবাগ
কলিকাতা হইতে
শ্রীসৌরীন্দ্রনাথ দা
মৃদ্রিত

67

# ভূমিকা

# বিষমচক্র স্বয়ং 'কৃষ্ণচরিত্র' সম্বন্ধে জাঁহার মূল কথা এইরূপে ব্যক্ত করিয়াছেন—

"অমুশীলন ধর্মো" যাহা তত্ত্ব মাত্র, ক্লফচরিত্রে তাহা দেহবিশিষ্ট। অমুশীলনে যে আদর্শে উপস্থিত হইতে হয়, ক্লফচরিত্র কর্মাক্ষেত্রস্থ সেই আদর্শ। আগে তত্ত্ব বুঝাইয়া, তার পর উদাহরণের ত্বারা তাহা স্পষ্টীকৃত করিতে হয়। ক্লফচরিত্র সেই উদাহরণ।—১ম সংস্করণ, ১৮৮৬, "বিজ্ঞাপন"।

'কৃষ্ণচরিত্র' রচনার একটু ইতিহাস আছে। 'বঙ্গদর্শনে'র দ্বিতীয় বংসরে ১২৮০ বঙ্গাব্দের পৌষ মাসে বন্ধিমচন্দ্র 'মানস বিকাশ' নামক একটি কার্যের সমালোচনা করেন। তাহাতে তিনি বঙ্গেন—

জয়দেব, বিভাপতি উভয়েই রাধাক্তফের প্রণয় কথা গীত করেন। কিন্তু জয়দেব যে প্রণয় গীত করিয়াছেন, তাহা বহিরিন্দ্রিয়ের অন্থগামী। বিভাপতির কবিতা বহিরিন্দ্রিয়ের অন্থাটা লেখি । প্. ৪০৫।

এই ভাবে নিতান্ত সামাশ্য ব্যাপার লইয়া আরম্ভ হইলেও কৃষ্ণচরিত্র-প্রসঙ্গ বন্ধিমচন্দ্রের মনে প্রভাব বিস্তার করিতে থাকে। 'বঙ্গদর্শনে'র তৃতীয় বংসরে ১২৮১ বঙ্গান্দের চৈত্র মাসে বন্ধিমচন্দ্র পুনরায় অক্ষয়চন্দ্র সরকার কর্তৃক সম্পাদিত 'প্রাচীন কাব্য সংগ্রহে'র স্মালোচনা উপলক্ষ্যে "কৃষ্ণচরিত্র" প্রসঙ্গের অবতারণা করেন। ইহাতে তিনি বলেন—

বিভাপতি এবং তদম্বর্তী বৈশ্বৰ কবিদিগের গীতের বিষয়, একমাত্র কৃষ্ণ ও রাধিকা। বিষয়ান্তর নাই। তজ্জন্ত এই সকল কবিতা অনেক আধুনিক বালালির অকচিকর। তাহার কারণ এই যে, নায়িকা, কুমারী বা নায়কের শাস্ত্রাম্থ্যার পরিণীতা পত্নী নহে, অন্তের পত্নী; অতএব সামান্ত নায়কের দলে কুলটার প্রণয় হইলে যেমন, অপবিত্র, অকচিকর এবং পাপে পদ্ধিল হয়, কৃষ্ণলীলাও তাঁহাদের বিবেচনায় তজ্ঞপ—অতি কদব্য পাপের আধার। বিশেষ এ সকল কবিতা অনেক সময় অশ্লীল, এবং ইন্দ্রিয়ের পৃষ্টিকর—অতএব ইহা সর্বধাে পরিহার্য। যাহারা এইরপ বিবেচনা করেন, তাঁহারা নিতান্ত অসারগ্রাহী। যদি কৃষ্ণলীলার এই ব্যাখ্যা হইত, তবে ভারতবর্ষে কৃষ্ণভক্তি এবং কৃষ্ণগীতি কখন এতকাল স্থায়ী হইত না। কেননা অপবিত্র কাব্য কখন স্থায়ী হয় না। এ বিষয়ের যাথার্থ্য নিরূপণ জন্ত আমরা এই নিগৃত তত্ত্বের সমালোচনায় প্রবৃদ্ধ হইব।

কৃষ্ণ বেমন আধুনিক বৈষ্ণৰ কবিদিগের নায়ক, সেইরূপ জয়দেবে, ও সেইরূপ শ্রীমন্তাগবতে।
কিন্তু কৃষ্ণচরিত্রের আদি, শ্রীমন্তাগবতেও নহে। ইহার আদি মহাভারতে। জিল্পাশ এই বে
মহাভারতে যে কৃষ্ণচরিত্র দেখিতে পাই, শ্রীমন্তাগবতেও কি সেই কৃষ্ণের চরিত্র ? জয়দেবেও কি
তাই ? এবং বিভাগতিতেও কি তাই ? চারিজন গ্রন্থকারই কৃষ্ণকে ঐশিক শ্রুতার বিদ্যা শীকার করেন, কিন্তু চারিজনেই কি এক প্রকার সে ঐশিক চরিত্র চিত্রিত করিয়াছেন ? যদি না
করিয়া থাকেন, তবে প্রভেদ কি ? যাহা প্রভেদ বিদ্যা দেখা যায়, তাহার কি কিছু কারণ নির্দেশ
করা যাইতে পারে ? সে প্রভেদের সঙ্গে, সামাজিক অবস্থার কি কিছু সম্বন্ধ আছে ?…

কাব্য বৈচিত্র্যের তিনটি কারণ— দা শ্রীয় শু।, সাময়িকতা, এবং স্থাতন্ত্রা। যদি চারি জন কিব কর্ত্ব গাঁত কৃষ্ণচরিত্রে প্রভেদ পাওয়া যায়, তবে সে প্রভেদের কারণ তিন প্রকারই থাকিবার সম্ভাবনা। বন্ধবাসী জয়দেবের সঙ্গে, মহাভাবতকার বা শ্রীমন্তাগবতকারের জাতীয়তা জনিত পার্থক্য থাকিবারই সম্ভাবনা; তুলসীদাসে এবং কৃত্তিবাসে আছে। আমরা জাতীয়তা এবং স্থাতন্ত্র্য পরিত্যাগ করিয়া, সাময়িকতার সঙ্গে এই চারিটি কৃষ্ণচরিত্রের কোন সম্বন্ধ আছে কি না ইহারই অন্থসন্ধান করিব।—প. ৫৪৮-৫৪০।

এই অনুসন্ধানের ফলই বন্ধিমচন্দ্রের 'কৃষ্ণচরিত্র'। এই ফল সম্পূর্ণ ফলিতে অনেক দেরি হইয়াছিল। বন্ধিমচন্দ্র এই প্রসঙ্গ কিছু কালের জন্ম পরিত্যাগ করেন। ১৮৭৬ খ্রীষ্টাব্দে প্রকাশিত তাঁহার 'বিবিধ সমালোচন' গ্রন্থে উক্ত 'কৃষ্ণচরিত্র' নিবন্ধটি মৃত্রিত হয় ( পৃ. ১০১-১১০ ); 'বিবিধ প্রবন্ধ' প্রকাশের সময় প্রবন্ধটি পরিত্যক্ত হয়।

কিন্তু এই প্রসঙ্গ বিষমচন্দ্র পরিত্যাগ করেন নাই। তিনি ভিতরে ভিতরে আপনাকে প্রস্তুত করিতেছিলেন। ১২৯১ বঙ্গান্ধে প্রচার'ও 'নবজীবন' প্রকাশের সঙ্গে সঙ্গে তিনি হিন্দুধর্মের বিস্তৃত আলোচনায় বিশেষভাবে মনোনিবেশ করেন ও 'প্রচারে'র আশ্বিন সংখ্যা ইইতে পুনরায় 'কৃষ্ণচরিত্র' ধারাবাহিকভাবে প্রকাশিত হইতে থাকে। ১২৯১ সালের আশ্বিন, কার্ত্তিক, মাঘ, ফাল্কন, চৈত্র; ১২৯২ সালের বৈশাখ, জ্যৈষ্ঠ, আবাঢ়, প্রাবণ, ভাত্র, আশ্বিন, কার্ত্তিক, অগ্রহায়ণ-পৌষ, মাঘ, ফাল্কন-চৈত্র; এবং ১২৯৩ সালের বৈশাখ ও জ্যৈষ্ঠ-আবাঢ়ে ইহা প্রকাশিত হয়। ঐ বংসরেই (১৮৮৬ খ্রীষ্টাব্দে) বিষ্কাচন্দ্র এই পর্যাশ্ভ লিখিত অংশকে 'কৃষ্ণচরিত্র। প্রথম ভাগ' আখ্যা দিয়া পুস্তকাকারে প্রকাশ করেন। ইহার পৃষ্ঠা-সংখ্যা ছিল ১৯৮।

১২৯০ বঙ্গাব্দের অগ্রহায়ণ-পৌষ সংখ্যা 'প্রচারে' বঙ্কিমচন্দ্র 'কৃষ্ণচরিত্রে'র বিভীয় ভাগ বা বিভীয় খণ্ড প্রকাশ আরম্ভ করেন। এই সংখ্যায় "ভগবদ্যান পর্বাধ্যায়ে"র ছুই পরিচ্ছেদ ("প্রস্তাব" ও "যাত্রা") মাত্র প্রকাশিত হয়। যে কারণেই হউক, ইহার পর গ্রন্থ আর অগ্রসর হয় নাই। 'প্রচারে' "কৃষ্ণচরিত্র" আর বাহির হয় নাই। একেবারে ১৮৯২ খ্রীষ্টাব্দে 'কৃষ্ণচরিত্র (সম্পূর্ণ গ্রন্থ)' প্রকাশিত হয়। পৃষ্ঠা-সংখ্যা ছিল ৮৯/০+১২+৪৯২+।০। এই সংস্করণে পূর্ব্ব-প্রকাশিত অংশও আমূল পরিবর্তিত হয়।

বৃদ্ধিমচন্দ্রের জীবিতকালে 'কৃষ্ণচরিত্রে'র এই ছুইটি মাত্র সংস্করণ হইয়াছিল। প্রথম সংস্করণের আখ্যা-পত্রটি এখানে মুদ্রিত হইল—

কৃষ্ণচরিত্র। / প্রথম ভাগ। / প্রাবিছমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়। / প্রণীত। / Calcutta: / Printed By Jodu Nath Seal, / Hare Press, / 55, Amherst Street. / Published by Umacharan Banerjee / 2, Bhowani Charan Dutt's Lane. / 1886. /

পূর্ব্বের রচিত "কৃষ্ণচরিত্রে"র সহিত দ্বিতীয় সংস্করণের সম্পর্ক বিষয়ে "দ্বিতীয়বারের বিজ্ঞাপনে" বৃদ্ধিমচন্দ্রের নিজের উক্তি সর্ববদা শারণীয়। তাহা এই—

বন্দদর্শনে যে কৃষ্ণচরিত্র লিথিয়াছিলাম, আর এখন যাহা লিথিলাম, আলোক অন্ধকারে যত দূব প্রভেদ, এতত্ত্তয়ে তত দূব প্রভেদ। মতপরিবর্ত্তন, বয়োবৃদ্ধি, অন্থসন্ধানের বিন্তার, এবং ভাবনার ফল। যাহার কথন মত পরিবর্ত্তিত হয় না, তিনি হয় অভ্যান্ত দৈবজ্ঞানবিশিষ্ট, নয় বৃদ্ধিহীন এবং জ্ঞানহীন।

'কৃষ্ণচরিত্র' লইয়া বাংলা দেশে যথোপযুক্ত আলোচনা হয় নাই। মাত্র সেদিন শ্রীযুক্ত হীরেন্দ্রনাথ দত্ত মহাশয় তাঁহার 'দার্শনিক বঙ্কিমচন্দ্র' গ্রন্থে ইহা লইয়া বিস্তারিত আলোচনা করিয়াছেন।

# ক্রহণচরিক্র

[ ১৮৯২ ঞ্জীষ্টাব্দে মৃদ্রিত দ্বিতীয় সংস্করণ হইতে ]

পাদাকং সন্ধিপর্কাণং অরব্যঞ্জনভূষণম্।

যমাত্তরক্ষরং দিবাং তক্ষৈ বাগাত্মনে নমঃ ॥

শান্তিপর্বর, ৪৭ অধ্যায়।

# প্রথমবারের বিজ্ঞাপন

ধর্ম সম্বন্ধে আমার যাহা বলিবার আছে, তাহার সমস্ত আমুপূর্বিক সাধারণকে থাইতে পারি, এমন সম্ভাবনা অল্পই। কেন না কথা অনেক, সময় অল্প। সেই সকল থার মধ্যে ভিনটি কথা, আমি ভিনটি প্রবন্ধে বুঝাইতে প্রবৃত্ত আছি। ঐ প্রবন্ধ ভিনটি ইখানি সাময়িক পত্রে ক্রমান্বয়ে প্রকাশিত হইতেছে।

উক্ত তিনটি প্রবিষ্কের একটি অফুশীলন ধর্মবিষয়ক; দ্বিতীয়টি দেবতদ্ব বিষয়ক;
তীয়টি কৃষ্ণচরিত্র। প্রথম প্রবদ্ধ "নবজীবনে" প্রকাশিত হইতেছে; দ্বিতীয় ও তৃতীয়

ধচার" নামক পত্রে প্রকাশিত হইতেছে। প্রায় ছুই বংসর হইল এই প্রবন্ধগুলি প্রকাশ

রেম্ভ হইয়াছে, কিন্তু ইহার মধ্যে একটিও আদ্দি পর্যান্ত সমাপ্ত করিতে পারি নাই।

গোপ্তি দ্রে থাকুক, কোনটিও অধিক দ্র অগ্রসর হইতে পারে নাই। তাহার অনেকগুলি

রণ,আছে। একে বিষয়গুলি অতি মহৎ, অতি বিস্তারিত সমালোচনা ভিন্ন তমধ্যে

নি বিষয়েরই মীমাংসা হইতে পারে না; তাহাতে আবার দাসম্বশৃত্ধলে বদ্ধ লেখকের

য়েও অতি অল্প ; এবং পরিশ্রম করিবার শক্তিও মন্থ্যের চিরকাল সমান থাকে না।

এই সকল কারণের প্রতি মনোযোগ করিয়া, এবং মন্তুরের পরমায়্র সাধারণ রমাণ ও আপনার বয়স বিবেচনা করিয়া আমি, আমার বক্তব্য কথা সকলগুলি বলিবার য় পাইব, এমন আশা পরিত্যাগ করিয়াছি। যে দেবমন্দির গঠন করিবার উচ্চাভিলাষকে ন স্থান দিয়া, ছই একখানি করিয়া ইষ্টক সংগ্রহ করিতেছি, তাহা সমাপ্ত করিতে পারিব, নে আশা আর রাখি না। যে তিনটি প্রবন্ধ আরম্ভ করিয়াছি, তাহাও সমাপ্ত করিতে রিব কি না, জগদীখর জানেন। সকলগুলি সম্পূর্ণ হইলে তাহা পুন্মু জিত করিব, এ শায় বসিয়া থাকিতে গেলে, হয়ত সময়ে কোন প্রবন্ধ পুন্মু জিত হইবে না। কেন নাল কাজেরই সময় অসময় আছে। এই জন্ম কৃষ্ণচরিত্রের প্রথম খণ্ড এক্ষণে পুন্মু জিত বা গেল। বোধ করি এইরূপ পাঁচ ছয় খণ্ডে গ্রন্থ সমাপ্ত হইতে পারে। কিন্তু সকলই য় ও শক্তি এবং ঈশ্বায়ুগ্রহের উপর নির্ভর করে।

আগে অমুশীলন ধর্ম পুনমুজিত হইয়া তৎপরে কৃষ্ণচরিত্র পুনমুজিত হইলেই ভাল ত। কেন না "অমুশীলন ধর্মে" যাহা তত্ত্ব মাত্র, কৃষ্ণচরিত্রে তাহা দেহবিশিষ্ট। শৌলনে যে আদর্শে উপস্থিত হইতে হয়, কৃষ্ণচরিত্র কর্মক্ষেত্রস্থ সেই আদর্শ। আগে বুঝাইয়া, তার পর উদাহরণের ছারা তাহা স্পষ্টীকৃত করিতে হয়। কৃষ্ণচরিত্র সেই উদাহরণ; কিন্তু অমুশীলন ধর্ম সম্পূর্ণ না করিয়া পুনমুজিত করিতে পারিলাম না। সম্পূর্ণ হইবারও বিলম্ব আছে।

खीवाक्रमञ्च ठटहाभाधात्र

# দ্বিতীয়বারের বিজ্ঞাপন

কৃষ্ণচরিত্রের প্রথম সংস্করণে কেবল মহাভারতীয় কৃষ্ণকথা সমালোচিত হইয়াছিল।
ভাহাও অল্লাংশমাত্র। এবার মহাভারতে কৃষ্ণ সম্পন্ধীয় প্রয়োজনীয় কথা যাহা কিছু পাওয়া
বায়, ভাহা সমস্ভই সমালোচিত হইয়াছে। তা ছাড়া হরিবংশে ও পুরাণে বাহা
সমালোচনার যোগ্য পাওয়া বায়, ভাহাও বিচারিত হইয়াছে। তাহা ছাড়া উপক্রমণিকাভাগ পুনলিখিত এবং বিশেষরূপে পরিবর্দ্ধিত হইয়াছে। ইহা আমার অভিপ্রেত সম্পূর্ণ
প্রস্থা প্রথম সংস্করণে যাহা ছিল, ভাহা এই দ্বিতীয় সংস্করণের অল্লাংশ মাত্র। অধিকাংশই
নৃতন।

'এত দুরও যে কৃতকার্য্য হইতে পারিব, পূর্ব্বে ইহা আশা করি নাই। কিন্তু সম্পূর্ণ কৃষ্ণচরিত্র প্রকাশ করিয়াও আমি সুখী হইলাম না। তাহার কারণ, আমার ক্রটিতেই হউক, আর ছ্রদৃষ্ট বশতই হউক, মুজান্ধনকার্য্যে এত ভ্রম প্রমাদ ঘটিয়াছে যে, অনেক ভাগ পুনমুজিত করাই আমার কর্ত্তব্য ছিল। নানা কারণ বশতঃ তাহা পারিলাম না। আপাততঃ একটা শুদ্ধিপত্র দিলাম। যেখানে অর্থবাধে কই উপস্থিত হইবে, অমুগ্রহপূর্ব্বক পাঠক সেইখানে শুদ্ধিপত্রখানি দেখিয়া লইবেন। শুদ্ধিপত্রেও বোধ হয়, সব ভূল ধরা হয় নাই। যাহা চক্ষে পড়িয়াছে, তাহাই ধরা হইয়াছে। ইহা ভিন্ন কয়েকটি প্রয়োজনীয় বিষয় যথাস্থানে লিখিতে ভূল হইয়া গিয়াছে। তাহা তিনটি ক্রোড়পত্রে সন্নিবিষ্ট করা গেল। পাঠক ১৫ পৃষ্ঠার [২২ পংক্তির] পর ক্রোড়পত্র (ক), দিতীয় খণ্ডের দশম পরিচ্ছেদের [১২৪ পৃষ্ঠার ফুট্ নোটে ক্রোড়পত্র (ঘ)] পাঠ করিবেন।

আমি বলিতে বাধ্য যে, প্রথম সংস্করণে যে সকল মত প্রকাশ করিয়াছিলাম, এখন ভাহার কিছু কিছু পরিত্যাগ এবং কিছু কিছু পরিবর্তিত করিয়াছি। কৃষ্ণের বাল্যলীলা সম্বন্ধে বিশিষ্টরূপে এই কথা আমার বক্তব্য। এরূপ মতপরিবর্তন স্বীকার করিতে আমি লজ্জা করি না। আমার জীবনে আমি অনেক বিষয়ে ক্রির্ভুর্ক ক্রিয়াইছি—কে না করে ? কৃষ্ণবিষয়েই আমার মতপরিবর্জনের বিচিত্র উদাইরণ লিপিবছ হইয়াছে। বঙ্গদর্শনে যে কৃষ্ণচরিত্র লিখিয়াছিলাম, আর এখন যাহা ল্রিখিলাম, আলোক অন্ধকারে যত দূর প্রভেদ, এতহুভয়ে তত দূর প্রভেদ। মতপরিবর্জন, বয়োবৃদ্ধি, অনুসন্ধানের বিস্তার, এবং ভাবনার ফল। যাহার কখন মত পরিবর্জিত হয় না, তিনি হয় অভ্রাস্ত দৈবজ্ঞানবিশিষ্ট, নয় বৃদ্ধিহীন এবং জ্ঞানহীন। যাহা আর সকলের ঘটিয়া থাকে, তাহা খীকার করিতে আমি লক্ষাবোধ করিলাম না।

এ প্রন্থে ইউরোপীর পণ্ডিতদিগের মত অনেক ছলেই অগ্রাহ্ছ করিয়াছি, কিছ তাঁহাদের নিকট সদ্ধান ও সাহায্য না পাইয়াছি এমত নহে। Wilson, Goldstucker, Weber, Muir—ইহাদিগের নিকট আমি ঋণ বীকার করিতে বাধ্য। দেশী লেখকদিগের মধ্যে আমাদের দেশের মুখোজ্জলকারী শ্রীযুক্ত রমেশচক্র দত্ত, C. I. E., শ্রীযুক্ত সভারত সামপ্রমী, এবং মৃত মহাত্মা অক্ষরকুমার দত্তের নিকট আমি বাধ্য। অক্ষর বাবু উত্তম সংগ্রহকার। সর্ব্যাপেকা আমার ঋণ মৃত মহাত্মা কালীপ্রসন্ধ সিংহের নিকট গুরুতর। যেখানে মহাভারত হইতে উদ্ধৃত করিবার প্রয়োজন হইয়াছে, আমি তাঁহার অমুবাদ উদ্ধৃত করিয়াছি। প্রয়োজনমতে মূলের সঙ্গে অমুবাদ মিলাইয়াছি। যে ছই এক স্থানে মারাত্মক শ্রম আছে বুঝিয়াছি সেখানে নোট করিয়া দিয়াছি। প্রয়োজনামুসারে, স্থানবিশেষ ভিন্ন, গ্রন্থের কলেবরর্জি ভয়ে মহাভারতের মূল সংস্কৃত উদ্ধৃত করি নাই। হরিবংশ ও পুরাণ হইতে বাহা উদ্ধৃত করিয়াছি, মূল উদ্ধৃত করিয়াছি, এবং তাহার অমুবাদের দায় দেয়ে আমার নিজের।

পরিশেষে বক্তব্য, কৃষ্ণের ঈশ্বর্থ প্রতিপন্ন করা এ গ্রন্থের উদ্দেশ্য নহে। তাঁহার মানবচরিত্র সমালোচন করাই আমার উদ্দেশ্য। আমি নিজে তাঁহার ঈশ্বর্থে বিশ্বাস করি:—সে বিশ্বাসও আমি লুকাই নাই। কিন্তু পাঠককে সেই মতাবলম্বী করিবার জন্ম কোন যত্ন পাই নাই।

শ্রীবঙ্কিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়

# गृष्ठी

#### প্রথম খণ্ড

#### উপক্রমণিকা

| প্রথম পরিচ্ছেদ ৷ গ্রন্থের উদ্দেশ্য                          | •••        |     |            |
|-------------------------------------------------------------|------------|-----|------------|
| ৰিতীয় পরিচ্ছেন। ক্লফের চরিজ কিন্ধপ ছিল, ভাহা জানিবার       | উপায় কি ? |     | 25         |
| ভৃতীয় পরিচ্ছেদ। মহাভারতের ঐতিহাসিকতা                       | •••        | ••• | > 26       |
| চতুর্থ পরিচ্ছেদ। মহাভারতের ঐতিহাসিকতা—ই <b>উরোপী</b> রদি    | গর মত      | ••• | ٥.         |
| পঞ্চম পরিচেছদ। কুরুকেত্তের যুদ্ধ কবে হইয়াছিল               | •••        | ••• | २ •        |
| ষষ্ঠ পরিচ্ছেদ। পাণ্ডবদিগের ঐতিহাসিকতা—ই <b>উরোপীর ম</b> ত   | •••        | ••• | <b>૨</b> ٤ |
| সপ্তম পরিচ্ছেদ। পাগুবদিগের ঐতিহাসিকতা                       | ***        | ••• | 93         |
| ু<br>অষ্টম পরিচ্ছেদ।    কৃষ্ণের ঐতিহাদিকতা                  |            | ••• | ୬୫         |
| নবম পরিচ্ছেদ। মহাভারতে প্রক্ষিপ্ত                           | •••        | ••• | তৰ         |
| দশম পরিচ্ছেদ। প্রক্ষিপ্তনির্ব্বাচনপ্রণালী                   | •••        | ••• | 88         |
| একাদশ পরিচ্ছেদ। নির্বাচনের ফল                               |            | ••• | 88         |
| দাদশ পরিচ্ছেদ। অনৈসর্গিক বা অতিপ্রকৃত                       | ***        | ••• | 84         |
| ত্রয়োদশ পরিচ্ছেদ। ঈশ্বর পৃথিবীতে অবতীর্ণ হওয়া কি সম্ভব গু | ·          | ••• |            |
| চতুর্দশ পরিচেছদ। পুরাণ                                      | •••        | ••• | ¢٦         |
| পঞ্চন পরিচ্ছেদ। পুরাণ                                       | ***        | ••• | •••        |
| रवाफ्न পরিচ্ছেদ। হরিবংশ                                     | •••        | ••• | 49         |
| সপ্তদশ পরিচ্ছেদ। ইভিহাসাদির পৌর্বাপর্য্য                    |            | ••• | 4>         |
| দিতীয় খণ্ড                                                 |            |     |            |
| রু <del>ন্দ</del> াব <b>স</b>                               |            |     |            |
| প্রথম পরিচেছদ। যত্বংশ                                       | •••        | ••• | 11         |
| দ্বিতীয় পরিচেছদ। ক্রফের জন্ম                               | •••        | ••• | 45         |
| ত্তীয় পরিচেছদ। শৈশব                                        | •••        | ••• | b-•        |
| <b>ठ</b> षुर्थ পরিচেছদ। कৈশোর <b>লী</b> লা                  | •••        |     | ₩          |

| পঞ্চ পরিছেদ। বন্ধগাদী—বিকুপুরাণ  শ্ব পরিছেদ। বন্ধগাদী—হরিবংশ  সপ্তম পরিছেদ। বন্ধগোদী—ভাগবত—বস্থহরণ  আইম পরিছেদ। বন্ধগোদী—ভাগবত—বাস্থহন | 64<br>26<br>303<br>303 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| ষষ্ঠ পরিচ্ছেদ। ব্রজগোপী—হরিবংশ<br>সপ্তম পরিচ্ছেদ। ব্রজগোপী—ভাগবত—বস্থহরণ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         | )•3<br>)•3<br>)•1      |
| সপ্তম পরিচ্ছেদ। ব্রজগোপী—ভাগবত—বস্থহরণ ··· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·                                                          | )• <b>ર</b><br>)•૧     |
| সপ্তম পরিচ্ছেদ। ব্রজগোপী—ভাগবত—বস্থাইরণ ··· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·· ·                                                         | <b>&gt;•</b> ¶         |
| ষ্ট্রম পরিক্ষেদ। ব্রজগোপী—ভাগবত—ব্রাহ্মণকতা                                                                                            |                        |
| 그렇게 살아왔다는 사람들이 가는 아니까 살아 살아 나를 하는 것이 되었다. 그 아니는 아니는 아니는 아니는 아니는 아니는 사람들이 살아 없다.                                                        |                        |
| নবম পরিচ্ছেদ। ব্রৰগোপী—ভাগবভ—রাসনীলা                                                                                                   | >.>                    |
| क्षणम् शतिरुष्ट्रमः । श्रीवाधा                                                                                                         | 725                    |
| একাদশ পরিচ্ছের। বৃন্দাবনলীলার পরিসমাধ্যি                                                                                               | >>€                    |
|                                                                                                                                        |                        |
|                                                                                                                                        |                        |
| তৃতীয় খণ্ড                                                                                                                            |                        |
|                                                                                                                                        |                        |
| মণুরা-ভারকা                                                                                                                            |                        |
| व्यथम পরিচেছদ। কংসবধ                                                                                                                   | 253                    |
| <b>দ্বিতীয় পরিচেছন। শিক্ষা</b>                                                                                                        | 707                    |
| তৃতীয় পরিচ্ছেন। স্করাসন্ধ                                                                                                             | 7 98                   |
| চতুর্থ পরিচেছদ। ক্রফের বিবাহ                                                                                                           | 704                    |
| नक्ष्म                                                                                                                                 | >8>                    |
| যদ পরিচ্ছেদ। স্বারকাবাস—অসমস্তক                                                                                                        | 288                    |
| সপ্তম পরিচ্ছেদ। কৃষ্ণের বহুবিবাহ                                                                                                       | >89                    |
|                                                                                                                                        |                        |
|                                                                                                                                        |                        |
| চতুর্য খণ্ড                                                                                                                            |                        |
| - ইন্দ্ৰপ্ৰস্থ                                                                                                                         |                        |
| তাখম পরিছেদ। ত্রৌপদীকায়ংবর                                                                                                            | 243                    |
| দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ। ক্লফ্ড-মুধিষ্টির-সংবাদ ··· ··                                                                                       | } <b>64</b> €          |
| তৃতীয় পরিচ্ছেদ। স্থভন্তাহরণ                                                                                                           | 266                    |
| চতুর্থ পরিছেদ। থাগুবদাহ                                                                                                                | 396                    |
| পঞ্চম পরিচ্ছেদ। ক্বন্ধের মানবিকত।                                                                                                      | 75-0                   |
| सहे পরিচেছদ। अस्तामकायस्य পরামর্শ                                                                                                      | 780                    |
| সপ্তম পরিচ্ছেদ। কৃষ্ণ-জ্বাসন্ধ-সংবাদ                                                                                                   | >>>                    |

|                                                                          | *****      | 24. p. ********************************** |                                         | 1.4                 |
|--------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------|
|                                                                          |            |                                           | ay my Agaras                            | N Yak               |
| भद्रेम गहित्स्हर । जीम क्यांनत्सर मुक्<br>स्टम गहित्स्हर । वर्षास्टिस्टन |            |                                           |                                         | 3 <i>8</i> 0        |
|                                                                          |            |                                           |                                         | 4•4<br>4•a          |
| 그 교육 사이트를 하게 하음하는 것 같아. 그렇게 뭐 하면 하는 것으로 뭐 됐다.                            |            | 1470 - 44                                 |                                         | 428<br>408          |
| একাদশ পরিচ্ছেদ। পাশুবের বনবাস                                            |            |                                           |                                         |                     |
|                                                                          |            |                                           |                                         |                     |
|                                                                          | পঞ্চম খণ্ড |                                           |                                         |                     |
|                                                                          | উপপ্লব্য   |                                           |                                         |                     |
| প্রথম পরিচ্ছেদ। মহাভারতের যুক্তের দেনো                                   | ভোগ        | •••                                       |                                         | 579                 |
| দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ। সঞ্জয়ধান                                             |            | •••                                       |                                         | 228                 |
| তৃতীয় পরিচ্ছেদ। যানগদ্ধি                                                |            | ***                                       |                                         | २२३                 |
| চতুর্থ পরিছেদ। শ্রীক্লফের হন্তিনা বাজার প্র                              | ন্তাৰ      | • • •                                     | •••                                     | ২৩১                 |
| नक्षम <b>निरम्हन । या</b> जा                                             |            | •••                                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | २७8                 |
| ষষ্ঠ পরিচেছদ। হন্ডিনায় প্রথম দিবস                                       |            | •••                                       | •••                                     | 200                 |
| সপ্তম পরিচেছন। হন্তিনায় বিভীয় দিবস                                     |            | •••                                       |                                         | ₹8•                 |
| অষ্টম পরিচেছদ। কৃষ্ণকর্ণসংবাদ                                            |            |                                           | •••                                     | ₹88                 |
| নবম পরিচ্ছেদ। উপসংহার                                                    |            |                                           | •••                                     | <b>২</b> ৪ <b>৬</b> |
|                                                                          | ষষ্ঠ খণ্ড  |                                           |                                         |                     |
|                                                                          | কুরুক্তেজ  |                                           |                                         |                     |
| প্রথম পরিচেছন। ভীমের মৃদ্ধ                                               |            | •••                                       | •••                                     | २৫১                 |
| দিতীয় পরিচেছদ। জয়দ্রথবধ                                                |            |                                           | ••                                      | ₹€8                 |
| তৃতীয় পরিচ্ছেদ। দ্বিতীয় স্তরের কবি                                     |            | •••                                       | •••                                     | २ <b>१</b> ৮        |
| চতুর্থ পরিচ্ছেদ। ঘটোৎকচবধ                                                |            |                                           | •••                                     | २७२                 |
| পঞ্চম পরিচ্ছেদ। জোণবধ                                                    |            | •••                                       |                                         | ર <b>બ</b> ¢        |
| ষষ্ঠ পরিচেছদ। ক্লফাকথিত ধর্মাতত্ত্ব                                      |            | •••                                       | •••                                     | २१€                 |
| नश्चम পরিচেছদ। কর্ণবধ                                                    |            | •••                                       | •••                                     | ২৮৭                 |
| व्यष्टेम शक्तिक्रमः। फूट्यंग्राधनयथ                                      |            | •••                                       | •••                                     | 430                 |
|                                                                          |            |                                           |                                         |                     |

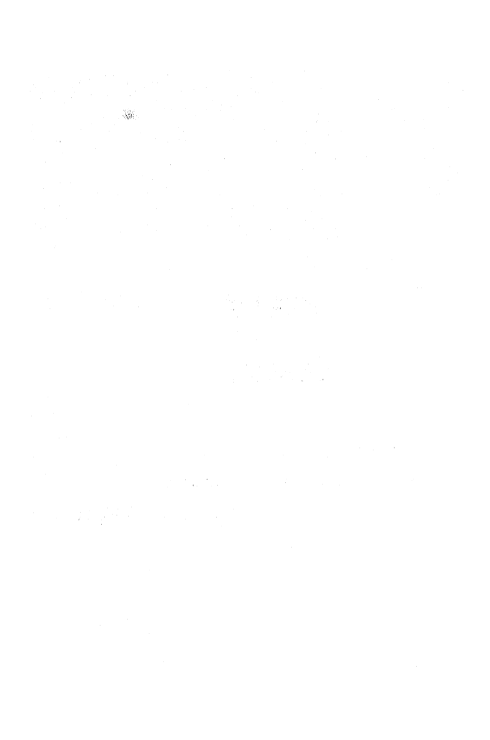
| 110/0                            | কৃষ্ণচরিত্র                                                                                                |
|----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| নৰম পরিচ্ছেদ। যুদ্ধশেষ           |                                                                                                            |
| দশম পরিচেছদ। বিধি সংস্থাপন       | eab                                                                                                        |
| একাদশ পরিছেদ। কামগীতা            |                                                                                                            |
| ছাৰশ পরিছেদ। রুফপ্রয়াণ          | ⊍•⊍                                                                                                        |
|                                  |                                                                                                            |
|                                  | সন্তম খণ্ড                                                                                                 |
|                                  | প্রভাস                                                                                                     |
| व्यथम भतिरक्षतः। यष्ट्यः मध्यः म |                                                                                                            |
| দিতীয় পরিচ্ছেদ। উপসংহার         | وره<br>الاراد الله الله الله الله الله الله الله ال                                                        |
| ক্ষেড্পত্ৰ (ক)                   |                                                                                                            |
| ক্ষোড়শত্ৰ ( খ )                 | via                                                                                                        |
| ক্রোড়পত্র (গ)                   | وزوه المشاهرية السيادة المساورة المساورة المساورة المساورة المساورة المساورة المساورة المساورة المساورة ال |
| ক্ৰোড়পত্ৰ ( ঘ )                 | ⊍₹⊕                                                                                                        |

# প্রথম খণ্ড উপক্রমণিকা

মহতত্তমদঃ পারে পুরুষং হৃতিতেজ্পসম্।

যং জ্ঞাত্তা মৃত্যুমত্যেতি তল্মৈ জ্ঞায়ান্তনে নমঃ ॥

মহাভারত, শান্তিপর্বর, ৪৭ অধ্যারঃ ।



## প্রথম পরিচ্ছেদ

#### এনের উদ্দেশ

ভারতবর্ষের অধিকাংশ হিন্দুর, বাঙ্গালা দেশের সকল হিন্দুর বিশ্বাস যে, ঐকৃষ্ণ ঈশবের অবতার। কৃষ্ণন্ত ভগবান্ স্বয়ং—ইহা তাঁহাদের দৃঢ়বিশ্বাস। বাঙ্গালা প্রদেশে, কৃষ্ণের উপাসনা প্রায় সর্বব্যাপক। গ্রামে প্রামে কৃষ্ণের মন্দির, গৃহে গৃহে কৃষ্ণের পূজা, প্রায় মাসে মাসে কৃষ্ণোৎসব, উৎসবে উৎসবে কৃষ্ণবাত্রা, কঠে কঠে কৃষ্ণগীভি, সকল মুখে কৃষ্ণনাম। কাহারও গায়ে দিবার বস্ত্রে কৃষ্ণনামাবলি, কাহারও গায়ে কৃষ্ণনামের ছাপ। কেহ কৃষ্ণনাম না করিয়া কোথাও যাত্রা করেন না; কেহ কৃষ্ণনাম না লিখিয়া কোন পত্র বা কোন লেখাপড়া করেন না; ভিখারী "জয় রাধেকৃষ্ণ" না বলিয়া ভিক্ষা চায় না। কোন ঘূণার কথা শুনিলে "রাধেকৃষ্ণ" বিলয়া আমরা ঘূণা প্রকাশ করি; বনের পাখী পুষিলে ভাহাকে "রাধেকৃষ্ণ" নাম শিখাই। কৃষ্ণ এদেশে সর্বব্যাপক।

কৃষ্ণস্ত ভগবান্ বয়ং। যদি তাহাই বাঙ্গালীর বিশ্বাস, তবে সর্বসময়ে কৃষ্ণারাধনা, কৃষ্ণনাম, কৃষ্ণকথা ধর্ম্মেরই উন্নতিসাধক। সকল সময়ে ঈশ্বরকে স্মরণ করার অপেক্ষা মন্মুয়ের মঙ্গল আর কি আছে ? কিন্ত ইহারা ভগবান্কে কি রকম ভাবেন ? ভাবেন, ইনি বাল্যে চোর—ননী মাখন চুরি করিয়া খাইতেন; কৈশোরে পারদারিক—অসংখ্য গোপনারীকে পাতিব্রত্যধর্ম হইতে ভ্রপ্ত করিয়াছিলেন; পরিণত বয়সে বঞ্চক ও শঠ—বঞ্চনার দারা জোণাদির প্রাণহরণ করিয়াছিলেন। ভগবচ্চরিত্র কি এইরপ ? যিনি কেবল শুদ্ধস্ব, যাঁহা হইতে সর্ব্বপ্রকার শুদ্ধি, যাঁহার নামে অশুদ্ধি, অপুণ্য দূর হয়, মন্মুয়দেহ ধারণ করিয়া সমস্ত পাপাচরণ কি সেই ভগবচ্চরিত্রসঙ্গত ?

ভগবচ্চরিত্রের এইরূপ কল্পনায় ভারতবর্ষের পাপস্রোত বৃদ্ধি পাইয়াছে, সনাতনধর্মদেবিগণ বলিয়া থাকেন। এবং সে কথার প্রতিবাদ করিয়া জয়্মী লাভ করিতেও কখনও কাহাকে দেখি নাই। আমি নিজেও কুফকে স্বয়ং ভগবান্ বলিয়া দৃঢ়বিশ্বাস করি; পাশ্চাত্য শিক্ষার পরিণাম আমার এই হইয়াছে যে, আমার সে বিশ্বাস দৃঢ়ীভূত হইয়াছে। ভগবান্ শীকুষ্ণের যথার্থ কিরূপ চরিত্র পুরাণেতিহাসে বর্ণিত হইয়াছে, তাহা জানিবার জন্ম, আমার যত দ্র সাধ্য, আমি পুরাণ ইতিহাসের আলোচনা করিয়াছি। ভাহার ফল এই পাইয়াছি যে, কৃষ্ণসম্বনীয় যে সকল পাপোপাশ্যান জনসমাজে প্রচলিত আছে, তাহা সকলই

অমূলক বলিয়া জানিতে পারিয়াছি, এবং উপস্থাসকারকৃত কৃষ্ণসম্বনীয় উপস্থাস সকল বাদ দিলে যাহা বাকি থাকে, ভাহা অভি বিশুদ্ধ, প্রমপ্বিত্র, অভিশর মহৎ, ইহাও জানিতে পারিয়াছি। জানিয়াছি উদ্ল সর্বগুণাধিত, সর্বপাপসংস্পর্শশৃষ্ঠ, আদর্শ চরিত্র আর কোষাও নাই। কোন দেখীয় ইতিহাসেও না, কোন দেখীর কাব্যেও না।

কি প্রকার বিচারে আমি এরপ সিভান্তে উপস্থিত হইয়াছি, ভাহা বুঝান এই প্রস্থেব এরটি উদ্বেশ্ব। কিছ সে কথা ছাড়িয়া দিলেও এই প্রস্থের বিশেষ প্রয়োজন আছে। আমার নিজের যাছা বিখাস, পাঠককে ভাহা গ্রহণ করিতে বলি না, এবং কুফের ইপ্রস্থ সংস্থাপন করাও আমার উদ্বেশ্ব নহে। এ প্রস্থে আমি ওাঁহার কেবল মানবচরিত্রেরই সমালোচনা করিব। তবে এখন হিন্দুধর্মের আন্দোলন কিছু প্রবলতা লাভ করিয়াছে। ধর্মান্দোলনের প্রবল্গভার এই সময়ে কৃষ্ণচরিত্রের সবিভারে সমালোচন প্রয়োজনীয়। যদি পুরাভন বজায় রাখিতে হয়, তবে এখানে বজায় রাখিবার কি আছে না আছে, ভাহা দেখিয়া লইতে হয়। আর যদি পুরাভন উঠাইতে হয়, ভাহা হইলেও কৃষ্ণচরিত্রের সমালোচনা চাই; কেন না, কৃষ্ণকে না উঠাইয়া দিলে পুরাভন উঠান যাইবে না।

ইহা ভিন্ন আমার অস্ত এক গুরুতর উদ্দেশ্য আছে। ইতিপুর্বেক "ধর্মাভত্ত" নামে গ্রন্থ প্রকাশ করিয়াছি। তাহাতে আমি যে কয়টি কথা ব্রাইবার চেষ্টা করিয়াছি, সংক্ষেপে ভাষা এই:—

- ">। মহত্যের কতকণ্ডলি শক্তি আছে। আমি তাহার বৃত্তি নাম দিয়াছি। সেইগুলির অন্তশীলন, প্রাক্তবাধ মহয়ত।
  - ২। তাহাই মহুলোর ধর্ম।
  - ৩। সেই অফুশীলনের সীমা, পরস্পারের সহিত বুজিগুলির সামঞ্জু।
  - ৪। তাহাই হ্ৰখ।"

এক্ষণে আমি স্বীকার করি যে, সমস্ত রৃত্তিগুলির সম্পূর্ণ অর্ম্মীলন, প্রফুরণ, চরিতার্থতা ও সামঞ্জন্ত একাধারে তুর্লভ। এ সম্বদ্ধে ঐ গ্রন্থেই যাহা বলিয়াছি, তাহাও উদ্ধৃত করিতেছি:—

"শিশু।···জানে পাণ্ডিতা, বিচারে দক্ষতা, কার্য্যে তৎপরতা, চিত্তে ধর্মাত্মতা এবং হ্রুসে রসিকতা এই সকল হইলে, তবে মানসিক সর্বাদ্ধীণ পরিণতি হইবে। আবার তাহার উপর শারীরিক সর্বাদ্ধীণ পরিণতি আছে অর্থাৎ শরীর বলিষ্ঠ, হুস্থ, এবং সর্ববিধ শারীরিক ক্রিয়ায় স্থদক্ষ হুওয়া চাই।

वर्षाण्य, कृष्ण तिव्यत श्रवम मायवार्गन शास अवर अरे विशोध मायवार्गन श्राम शामिल हरेनाहिल ।

#### প্रथम थ् : विकीय शतिरक्ष : कृदक्त प्रतिज कानिवात छेशाय

এরণ আদর্শ কোধার পাইব 🎷 এরশ সমূত 🖫 বেছি না।

थन । यस्य ना त्रम् नेत्रम् सार्थनः। नेत्रम् मुस्तित् स्त्रीत् ७ त्रम् श्रीकृतिक क्रियाः छनास्याः।

#### 일<del>계</del> :--

"অনভাৰে কৰি উপাদকের প্রথমানহার ভাষার আনৰ্শ হইতে গাবেন না, ইহা সভা, কিছ বিশ্বের অফুলারী নহছেরা, অর্থাৎ বাছাছিলের গুণাধিকা নেইয়া ঈশ্বরংশ বিবেচনা করা বাহ, অথবা বাছালিগতে মানবদেহধারী ঈশ্বর মনে করা বার, ভাষারাই সেলানে বাছনীর আনর্শ হইতে পারেন। এই জন্ম বীভগুই ঐটিয়ানের আনর্শ, শাকাসিংহ বৌজের আনর্শ। কিছ এরপ ধর্মপরিবর্জক আন্দর্শ বেরপ হিন্দুশালে আছে, এমন আন পৃথিবীর কোন ধর্মপৃত্তকে নাই—কোন জাভির মধ্যে প্রসিক্ষ নাই। জনকানি রাজারি, নারদানি দেবর্বি, বিশিষ্ঠাদি বন্ধবি, সকলেই অফুশীলনের চরমানর্শ। ভাষার উপর প্রীরামচন্দ্র, মৃথিবির, অর্জ্ন, লক্ষণ, দেবত্রত ভীম প্রভৃতি কত্রিরগণ আরও সম্পূর্ণতা-প্রাপ্ত আদর্শ। খুই ও পাকাসিংহ কেবল উলাসীন, কোপীনধারী নির্মাণ ধর্মবেতা। কিছ ইহারা তা নয়। ইহারা সর্বভণবিশিষ্ট—ইহাদিগেতেই সর্ব্বতি সর্বাজনপার ফুর্তি পাইয়াছে। ইহারা সিংহাসনে বসিয়াও উদাসীন; কার্ম্মগৃতহত্তেও ধর্মবেতা। রাজা হইয়াও পণ্ডিত; শক্তিমান্ হইয়াও সর্বাজনে প্রেমময়। কিছ এই সকল আদর্শের উপর হিন্দুর আর এক আদর্শ আছে, বাহার কাছে আর সকল আনর্শ থাটো হইয়া যায়—যুধিবির বাহার কাছে ধর্ম শিক্ষা করেন, বয়ং অর্জ্ন বাহার শিহ্র, রাম ও লক্ষণ বাহার জংশমাত্র, বাহার তুল্য মহামহিমাম্য চরিত্র কথন মহযুভাবায় কীতিত হয় নাই।

এই তত্তী প্রমাণের দারা প্রতিপন্ন করিবার জক্তেও আমি প্রীকৃষ্ণচরিত্তের ব্যাখ্যানে প্রবৃত্ত হইয়াছি।

#### দিতীয় পরিচ্ছেদ

ক্লফের চরিত্র কিরূপ ছিল, তাহা জানিবার উপায় কি 🌯

আদৌ এখানে ছইটি গুরুতর আপত্তি উপস্থিত হইতে পারে। বাঁহারা দৃঢ়বিশ্বাস করেন যে, কৃষ্ণ ভূমগুলে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন, তাঁহাদের কথা এখন ছাড়িয়া দিই। আমার সকল পাঠক সেরপ বিশ্বাসযুক্ত নহেন। বাঁহারা সেরপ বিশ্বাসযুক্ত নহেন, তাঁহারা বলিবেন কৃষ্ণচরিত্রের মৌলিকতা কি ? কৃষ্ণ নামে কোন ব্যক্তি পৃথিবীতে কখনও বিভ্যমান ছিলেন, তাহার প্রমাণ কি ? যদি ছিলেন, তবে তাঁহার চরিত্র যথার্থ কি প্রকার ছিল, তাহা স্কানিবার কোন উপায় আছে কি ?

আমরা প্রথমে এই ছই সন্দেহের মীমাংসায় প্রবৃত্ত হইব। কৃষ্ণের বৃত্তাস্ত নিম্নলিখিত প্রাচীন গ্রন্থগুলিতে পাওয়া যায়।

- (১) মহাভারত।
- (२) इतिवःभ।
- (৩) পুরাণ।

ইহার মধ্যে পুরাণ আঠারখানি। সকলগুলিতে কৃষ্ণবৃত্তান্ত নাই। নিম্নলিখিত-শুলিতে আছে।

- (১) ব্রহ্ম পুরাণ।
- (২) পদ্ম পুরাণ।
- (৩) বিষ্ণু পুরাণ।
- (8) वाशु भूतान।
- (৫) শ্রীমন্তাগবত।
- (১০) ব্রহ্মবৈবর্ত পুরাণ।
- (১৩) স্কন্দ পুরাণ।
- (১৪) বামন পুরাণ।
- (১৫) কুর্ম পুরাণ।

মহাভারত, আর উপরিলিখিত অক্স গ্রন্থ নির মধ্যে কৃষ্ণজীবনী সম্বন্ধে একটি বিশেষ প্রভেদ আছে। যাহা মহাভারতে আছে, তাহা হরিবংশে ও পুরাণগুলিতে নাই। যাহা হরিবংশ ও পুরাণগুলিতে নাই। যাহা হরিবংশ ও পুরাণগুলিতে নাই। মহাভারত পাগুবদিগের ইতিহাস; কৃষ্ণ পাগুবদিগের সথা ও সহায়; তিনি পাগুবদিগের সহায় হইয়া বা তাঁহাদের সঙ্গে থাকিয়া যে সকল কার্য্য করিয়াছেন, তাহাই মহাভারতে আছে, ও থাকিযার কথা। প্রসঙ্গক্রমে অক্স তৃই একটা কথা আছে মাত্র। তাঁহার জীবনের অবশিষ্টাংশ মহাভারতে নাই বলিয়াই হরিবংশ রচিত হইয়াছিল, ইহা হরিবংশে আছে। ভাগবতেও এরপ কথা আছে। ব্যাস নারদকে মহাভারতের অসম্পূর্ণতা জানাইলেন। নারদ ব্যাসকে কৃষ্ণচরিত্র রচনার উপদেশ দিলেন। অতএব মহাভারতে যাহা আছে, এই ভাগবতে বা হরিবংশে বা অক্স পুরাণে তাহা নাই; মহাভারতে, যাহা নাই—পরিত্যক্ত হইয়াছে, তাহাই আছে।

অন্তএব মহাভারত সর্ববপূর্ববর্ত্তী। হরিবংশাদি ইহার অভাব প্রণার্থ মাত্র। রাহা সর্ববাধে রচিত হইরাছিল, তাহাই সর্বাপেকার মৌলিক, ইহাই সম্ভব। ক্ষিত আছে যে, মহাভারত, হরিবংশ, এবং অষ্টাদশ পুরাণ একই ব্যক্তির রচিত। সকলই মহর্ষি বেদব্যাস-প্রশীত। এ কথা সত্য কি না তাহার বিচারে একণে প্রয়োজন নাই। আগে দেখা বাউক, মহাভারতের কোন ঐতিহাসিকতা আছে কি না। যদি ভাহা না থাকে, তবে হরিবংশে ও পুরাণে কোন ঐতিহাসিক তত্ত্বের অম্লুসন্ধান রুখা।

এক্ষণে যে বিচারে প্রবৃত্ত হইব, তাহাতে তুই দিকে তুই ঘোর বিপদ। এক দিকে, এ দেশীয় প্রাচীন সংস্কার যে, সংস্কৃতভাষায় যে কিছু রচনা আছে, যে কিছু অমুস্বার আছে, সকলই অভ্রান্ত শ্ববি প্রণীত; সকলই প্রতিবাদ বা সন্দেহের অতীত যে সত্য, তাহাই আমাদিগের কাছে আনিয়া উপস্থিত করে। বেদবিভাগ, সক্ষশ্লোকাত্মক মহাভারত, হরিবংশ, অষ্টাদশ পুরাণ, সকল এক জনে করিয়াছেন; সকলই কলিষ্গের আরম্ভে হইয়াছে; সেও পাঁচ হাজার বংসর হইল; আর এই সকল বেদব্যাস যেমন করিয়াছিলেন, ঠিক তেমনই আছে। অনেক লোকে, এ সংস্কারের প্রতিবাদ শুনা দূরে যাউক, যে প্রতিবাদ করিবে, তাহাকে মহাপাতকী, নারকী এবং দেশের সর্ব্বনাশে প্রস্তুত মনে করেন।

এই এক দিকের বিপদ। আর দিকে গুরুতর বিপদ, বিলাতী পাণ্ডিত্য। ইউরোপ ও আমেরিকার কডকগুলি পণ্ডিত সংস্কৃত শিক্ষা করিয়াছেন। তাঁহারা প্রাচীন সংস্কৃত গ্রন্থ হইন্তে ঐতিহাসিক তত্ত্ব উদ্ভূত করিতে নিযুক্ত, কিন্তু তাঁহাদের এ কথা অসম্ভূষে পরাধীন হুর্বল হিন্দুজাতি, কোন কালে সভ্য ছিল, এবং সেই সভ্যতা অতি প্রাচীন। অতএব হুই চারি জন ভিন্ন তাঁহারা সচরাচর প্রাচীন ভারতবর্ষের গৌরব ধর্ম করিতে নিযুক্ত। তাঁহারা যত্বপূর্বক ইহাই প্রমাণ করিতে চাহেন যে, প্রাচীন ভারতবর্ষীয় প্রন্থ সকলে যাহা কিছু আছে—হিন্দুধর্মবিরোধী বৌদ্ধপ্রন্থ ছাড়া—সকলই আধুনিক, আর হিন্দুপ্রন্থে যাহাই আছে তাহা হয় সম্পূর্ণ মিথাা, নয় অস্ত দেশ হইতে চুরি করা। কোন মহাত্মা বলেন, রামায়ণ হোমরের কাব্যের অমুকরণ; কেহ বা বলেন, ভগবদগীতা বাইবেলের ছায়ামাত্র। হিন্দুর জ্যোতিষ চীন, যবন বা কাল্ডীয় হইতে প্রাপ্ত: এ সকল কথা প্রতিপন্ন করিবার জন্ম তাঁহাদের বিচারপ্রণালীর মূলস্ত্র এই যে, ভারতবর্ষীয় প্রাছে ভারতপক্ষে যাহা পাওয়া যায় গ্রহা মিথাা বা প্রক্রিপ্ত, যাহা ভারতবর্ষের বিপক্ষে পাওয়া যায় তাহাই সত্য। পাওবদিগের স্থায় বীরচরিত্র ভারতবর্ষীয় পুরুবের কথা মিথাা,

পাশুব কবিকল্পনা মাত্র, কিন্তু পাশুবপদ্দী দ্রৌপদীর পঞ্চপতি সভা, কেন না ভদ্বারা সিদ্ধা হইতেছে যে, প্রাচীন ভারতবাসীয়েরা চ্য়াড় জাতি ছিল, তাহাদিগের মধ্যে স্ত্রীলোকদিগের বছবিবাহ প্রচলিত ছিল। কণ্ড সন্ সাহেব প্রাচীন অট্টালিকার ভন্নাবশেষে কতকগুলা বিবস্ত্রা স্ত্রীমূর্ত্তি দেখিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, প্রাচীন ভারতবর্ষে স্ত্রীলোকেরা কাপড় পরিত না; এদিকে মথুরা প্রভৃতি স্থানের অপূর্ব্ব ভান্ধর্য দেখিয়া বিলাতী পণ্ডিতেরা ছিম্মান্তির না; এদিকে মথুরা প্রভৃতি স্থানের অপূর্ব্ব ভান্ধর্য দেখিয়া বিলাতী পণ্ডিতেরা ছিম্মান্তির না শিল্প প্রীকৃ মিল্পার। বেবর (Weber) সাহেব, কোন মতে হিন্দুদিগের জ্যোভিষশান্ত্রের প্রাচীনতা উড়াইয়া দিতে না পারিয়া স্থির করিলেন, হিন্দুরা চাল্র নক্ষত্রন্থ ভালে বাবিলনীয়দিগের নিকট হইতে পাইয়াছে। বাবিলনীয়দিগের যে চাল্র নক্ষত্রন্থ ভালে। প্রমাণের অভাবেও Whitney সাহেব বলিলেন, ভাহা হইতে পারে, কেন না হিন্দুদের মানসিক স্বভাব তেমন তেজ্বন্থী নয় যে, ভাহারা নিজবুদ্ধিতে এত করে।

এই সকল মহাপুরুষগণের মতের সমালোচনায় আমার কোন প্রয়োজন ছিল না। কেন না, আমি স্বদেশীয় পাঠকের জন্ম লিখি, হিন্দুছেবীদিগের জন্ম লিখি না। তবে ছঃখের বিষয় এই যে, আমার স্বদেশীয় শিক্ষিতসম্প্রদায় মধ্যে অনেকে তাঁহাদের মতের অমুবর্তী। অনেকেই নিজে কিছু বিচার আচার না করিয়াই, কেবল ইউরোপীয় পণ্ডিত-দিগের মত বলিয়াই, সেই সকল মতের অমুবর্তী। আমার ছরাকাজ্জা যে, শিক্ষিত সম্প্রদায়ের মধ্যেও কেহ কেহ এই গ্রন্থ পাঠ করেন। তাই, আমি ইউরোপীয় মতেরও প্রতিবাদে প্রয়ন্থ। বাঁহাদের কাছে বিলাতী সবই ভাল, বাঁহারা ইস্কক বিলাতী পণ্ডিত, লারায়েং বিলাতী কুকুর, সকলেরই সেবা করেন, দেশী গ্রন্থ পড়া দুরে থাক, দেশী ফিলারীকেও ভিক্ষা দেন না, তাঁহাদের আমি কিছু করিতে পারিব না। কিন্তু সম্প্রদায়ের মধ্যে অনেকেই সত্যপ্রিয় এবং দেশবংসল। তাঁহাদের জন্ম লিখিব।

## তৃতীয় পরিচ্ছেদ

মহাভারতের ঐতিহাসিকভা

বলিয়াছি যে, কৃঞ্চরিত্র যে সকল প্রস্থে পাওয়া যায়, মহাভারত তাহার মধ্যে সর্ব্বপূর্ববর্ত্তী। কিন্তু মহাভারতের উপর কি নির্ভর করা যায় ? মহাভারতের ঐতিহাসিকতা

কিছু আছে কি ? মহাভারতকে ইতিহাস বলে, কিন্তু ইতিহাস বলিলে কি Historyই বুঝাইল ? ইতিহাস কাহাকে বলে ? এখনকার দিনে শৃগাল কুরুরের গল্প লিখিয়াও লোকে তাহাকে "ইতিহাস" নাম দিয়া থাকে। কিন্তু বন্ধত: যাহাতে পুরাবৃত্ত, অথাৎ পুর্বে যাহা ঘটিয়াছে তাহার আবৃত্তি আছে, তাহা ভিন্ন আর কিছুকেই ইতিহাস বলা যাইতে পারে না—

#### "ধর্মার্থকামমোক্ষাণামুপ্রেশসমবিতম্। পূর্ববৃত্তকথাযুক্তমিতিহাসং প্রচক্ষতে॥"

এখন, ভারতবর্ষের প্রাচীন গ্রন্থ সকলের মধ্যে কেবল মহাভারতই অথবা কেবল মহাভারত ও রামায়ণ ইতিহাস নাম প্রাপ্ত হইরাছে। যেখানে মহাভারত ইতিহাস পদে বাচ্য, যখন অন্ততঃ রামায়ণ ভিন্ন আর কোন গ্রন্থই এই নাম প্রাপ্ত হয় নাই, তখন বিবেচনা করিতে হইবে যে, ইহার বিশেষ ঐতিহাসিকতা আছে বলিয়াই এরপ হইয়াছে।

সভ্য বটে যে, মহাভারতে এমন বিস্তর কথা আছে যে, তাহা স্পাইত: অলীক, অসম্ভব, অনৈতিহাসিক। সেই সকল কথাগুলি অলীক ও অনৈতিহাসিক বলিয়া পরিত্যাগ করিতে পারি। কিন্তু যে অংশে এমন কিছুই নাই যে, তাহা হইতে ঐ অংশ অলীক বা আনৈতিহাসিক বিবেচনা করা যায়, সে অংশগুলি অনৈতিহাসিক বলিয়া কেন পরিত্যাগ করিব ? সকল জাতির মধ্যে, প্রাচীন ইতিহাসে এইরপ ঐতিহাসিকে ও অনৈতিহাসিকে, সত্যে ও মিথ্যায়, মিশিয়া গিয়াছে। রোমক ইতিহাসবেন্তা লৈবি প্রভৃতি, যবন ইতিহাসবেন্তা হেরোডোটস্ প্রভৃতি, মুসলমান ইতিহাসবেন্তা কেরেশ্তা প্রভৃতি, এইরপ ঐতিহাসিক বৃত্তান্তের সঙ্গে অনৈস্থিতি এবং অনৈতিহাসিক বৃত্তান্তের সঙ্গে অনৈস্থিতি হইরা থাকে—মহাভারতই অনৈতিহাসিক বিলয়া একেবারে পরিত্যক্ত হইবে কেন ?

এখন ইহাও স্বীকার করা যাউক যে, ঐ সকল ভিন্নদেশীর ইতিহাসগ্রন্থের অপেক্ষা মহাভারতে অনৈসর্গিক ঘটনার বাছল্য অধিক। তাহাতেও, যেটুকু নৈসর্গিক ও সম্ভব ব্যাপারের ইতিবৃত্ত, সেটুকু গ্রহণ করিবার কোন আপত্তি দেখা যায় না। মহাভারতে যে অহ্য দেশের প্রাচীন ইতিহাসের অপেক্ষা কিছু বেশী কারনিক ব্যাপারের বাছল্য আছে, তাহার বিশেষ কারণও আছে। ইতিহাসএছে ছুই কারণে অনৈসর্গিক বা মিথ্যা ঘটনা সকল স্থান পায়। প্রথম, লেখক জনক্ষাতির উপর নির্ভর করিয়া, সেই সকলকে সত্য বিবেচনা

করিয়া ভাষা এম্পুক্ত করেন। মিতীয়, তাঁহার প্রস্থ প্রচারের পর, পরবর্ত্তী লেখকেরা আপনাদিগের রচনা পূর্ববর্ত্তী লেখকের রচনা সধ্যে প্রক্রিপ্ত করে। প্রথম কারণে সকল দেশের প্রাচীন ইতিহাস কারনিক ব্যাপারের সংস্পর্শে দূষিত হইরাছে—মহাভারভেও সেইরূপ ঘটিয়া থাকিবে।

কিন্তু দ্বিতীয় কারণটি অস্থ্য দেশের ইতিহাসগ্রন্থে সেরূপ প্রবলতা প্রাপ্ত হয় নাই— মহাভারতকেই বিশেষ প্রকারে অধিকার করিয়াছে। ভাষার তিনটি কারণ আছে।

প্রথম কারণ এই যে, অক্সান্ত দেশে যখন ঐ সকল প্রাচীন ঐতিহাসিক গ্রন্থ প্রণীত হয়, তখন প্রায়ই সে সকল দেশে গ্রন্থ সকল লিখিত করিবার প্রথা চলিয়াছে। গ্রন্থ লিখিত হইলে, তাহাতে পরবর্ত্তী লেখকেরা স্বীয় রচনা প্রক্রিণ্ড করিবার বড় স্থবিধা পান না—লিখিত গ্রন্থে প্রক্রিণ্ড রচনা শীন্ত ধরা পড়ে। কেন না, প্রাচীন একখানা কাপির দ্বারা অক্সকাপির শুদ্ধাতি নিশ্চিত করা যায়। প্রাচীন ভারতবর্ষে গ্রন্থ সকল প্রবিপ্রথামুসারে গুল্প্ন প্রাচীরত হইত, লিপিবিছা প্রচলিত হইলে পরেও গ্রন্থ সকল প্রবিপ্রথামুসারে গুল্প-শিক্ষপরা মুখে সুখেই প্রচারিত হইড। তাহাতে প্রক্রিণ্ড রচনা প্রবেশ করিবার বিশেষ স্থবিধা ঘটিয়াছিল।

ৰিজীয় কারণ এই বে, রোম, প্রীস বা অন্থ কোন দেশে কোন ইতিহাসগ্রন্থ, মহাভারতের ভার জনসমাজে আদর বা গৌরব প্রাপ্ত হয় নাই। স্মৃতরাং ভারতবর্ষীয় লেখকদিগের পক্ষে মহাভারতে স্বীয় রচনা প্রক্রিপ্ত করিবার যে লোভ ছিল, অন্থ কোন দেশীয় লেখকদিগের সেরূপ ঘটে নাই।

তৃতীয় কারণ এই বে, অস্থ দেশের লেখকেরা আপনার যশ বা তাদৃশ অস্থা কোন কামনার বন্ধীভূত হইয়া প্রস্থ প্রেণয়ন করিতেন। কাজেই আপনার নামে আপনার রচনা প্রচার করাই তাঁহাদিগের উদ্দেশ্য ছিল, পরের রচনার মধ্যে আপনার রচনা ভূবাইয়া দিরা আপনার নাম লোপ করিবার অভিপ্রায় তাঁহাদের কখনও ঘটিত না। কিন্তু ভারতবর্ষের আক্ষণেরা নিঃমার্থ ও নিকাম হইয়া রচনা করিতেন। লোকহিত ভিন্ন আপনাদিগের যশ তাঁহাদিগের অভিপ্রেড ছিল না। অনেক গ্রন্থে তৎপ্রণেতার নামমাত্র নাই। অনেক শ্রেষ্ঠ গ্রন্থ এমন আছে যে, কে তাহার প্রণেতা, তাহা আজি পর্যান্ত কেহ জানে না। ঈদৃশ নিকাম লেখক, যাহাতে মহাভারতের স্থায় লোকায়ত গ্রন্থের সাহায্যে তাঁহার রচনা লোক-মধ্যে বিশেষ প্রকারে প্রচারিত হইয়া লোকহিত সাধন করে, সেই চেপ্তায় আপনার রচনা ক্ষকল ভাদৃশ গ্রন্থ প্রক্রিপ্ত করিতেন।

এই সকল কারণে মহাভারতে কান্ধনিক বৃত্তান্তের বিশেব বাছল্য ঘটিরাছে। কিছ কান্ধনিক বৃত্তান্তের বাহুল্য আছে বলিয়া এই প্রেসিদ্ধ ইতিহাসপ্রস্থে যে কিছুই ঐতিহাসিক কথা নাই, ইহা বলা নিভান্ধ অসলত।

# চতুর্থ পরিচ্ছেদ

# মহাভারতের ঐতিহাসিকভা

#### ইউবোপীয়দিগের মন্ত

অসঙ্গতই হউক আর দলতই হউক, মহাভারতের ঐতিহাসিকতা অবীকার করেন, এমন অনেক আছেন। বলা বাছল্য যে, ইছারা ইউরোপীর পণ্ডিড, অথবা তাঁহাদিগের শিক্ষ। তাঁহাদিগের মডের সংক্ষেপতঃ উল্লেখ করিব।

বিলাজী বিভার একটা লক্ষণ এই যে, তাঁহারা স্বদেশে বাহা দেখেন, মনে করেন বিদেশে ঠিক ভাই আছে। তাঁহারা Moor ভিন্ন অপৌরবর্ণ কোন জাতি জানিতেন না, এজন্ম এদেশে আসিয়া হিন্দুদিগকে "Moor" বলিতে লাগিলেন। সেইরূপ স্বদেশে Epic কাব্য ভিন্ন পাস্তে রচিত আখ্যানগ্রন্থ দেখেন নাই, স্ক্তরাং ইউরোপীয় পশুতেরা মহাভারত ও রামায়ণের সন্ধান পাইয়াই ঐ গুই গ্রন্থ Epic কাব্য বলিয়া সিদ্ধান্ত করিলেন। যদি কাব্য, তবে আর উহার ঐতিহাসিকতা কিছু রহিল না, সব এক কথায় ভাসিয়া গেল।

ইউরোপীয় পণ্ডিতেরা এ বোল কিয়ৎ পরিমাণে ছাড়িয়াছেন, কিন্তু তাঁহাদের দেশী শিয়োরা ছাডেন নাই।

কেন, মহাভারতকে সাহেবেরা কাব্যপ্রস্থ বলেন, তাহা তাঁহারা ঠিক বুঝান নাই। উহা পছে রচিত বলিয়া এরূপ বলা হর, এমত হইতে পাত না, কেন না, সর্ব্ব প্রকার সংস্কৃত গ্রন্থই পছে রচিত;—বিজ্ঞান, দর্শন, অভিধান, জ্যোতিষ, চিকিৎসা শাস্ত্র, সক্লই পছে প্রণীত হইয়াছে। তবে এমন হইতে পারে, মহাভারতে কাব্যাংশ বড় স্থুন্দর;—ইউরোপীয়েরা যে প্রকার সৌন্দর্য্য Epic কাব্যের লক্ষণ বলিয়া নির্দেশ করেন, সেই জাতীয় সৌন্দর্য্য উহাতে বহুল পরিমাণে আছে বলিয়া, উহাতে Epic বলেন। কিন্তু বিবেচনা করিয়া দেখিলে ঐ জাতীয় সৌন্দর্য্য অনেক ইউরোপীয় মৌলিক ইতিহাসেও আছে। ইংরেজের মধ্যে নেক্লে, কার্লাইল্ ও ফ্রুনের গ্রন্থে, ফরাসীদিগের মধ্যে লামার্তীন্ ও

মিশালার গ্রন্থে, গ্রীকদিগের মধ্যে থুকিদিদিসের গ্রন্থে, এবং অস্থান্ড ইতিহাসগ্রন্থে আছে।
মানুর-চরিত্রই কার্য্রের শ্রেষ্ঠ উপাদান; ইতিহাসবেন্তাও মন্ত্যাচরিত্রের বর্ণন করেন; ভাল
করিয়া তিনি যদি আপনার কার্য্য সাধন করিতে পারেন, তবে কাজেই তাঁহার ইতিহাসে
কাব্যের সৌন্দর্য্য আসিয়া উপস্থিত হইবে। সৌন্দর্য্যহেতু ঐ সকল গ্রন্থ অনৈতিহাসিক
বিলয়া পরিত্যক্ত হয় নাই—মহাভারতও হইতে পারে না। মহাভারতে যে সৌন্দর্য্য ভাষিক পরিমাণে ঘটিয়াছে, তাহার বিশেষ কারণও আছে।

মূর্থের মতের বিশেষ আন্দোলনের প্রয়োজন নাই। কিন্তু পণ্ডিতে যদি মূর্থের মত কথা কয়, তাহা হইলে কি কর্ম্বন্য ? বিখ্যাত Weber সাহেব পশুত বটে, কিন্তু আমার বিবেচনায় তিনি যে ক্ষণে সংস্কৃত শিখিতে আরম্ভ করিয়াছিলেন, ভারতবর্ষের পক্ষে সে অতি অন্তভক্ষণ। ভারতবর্ষের প্রাচীন গৌরব সেদিনকার জর্মানির অরণানিবাসী বর্ব্বর-দিগের বংশধরের পক্ষে অসহ। অতএব প্রাচীন ভারতবর্ষের সভাতা অতি আধুনিক, ইহা প্রমাণ করিতে তিনি সর্ববদা যত্নশীল। তাঁহার বিবেচনায় যিশু থিষ্টের জন্মের পুর্বেব যে মহাভারত ছিল, এমন বিবেচনা করিবার মুখ্য প্রমাণ কিছু নাই। এতটুকু প্রাচীনতার কথা স্বীকার করিবারও একমাত্র কারণ এই যে, Chrysostom নামা এক জন ইউরোপীয় ভারতবর্ষে আসিয়া দাঁড়ি মাঝির মুখে মহাভারতের কথা শুনিয়া গিয়াছিলেন। পাণিনির স্থ্যে মহাভারত শব্দও আছে, যুধিষ্ঠিরাদিরও নাম আছে। কিন্তু তাহাতে তাঁহার বিশ্বাস হয় না. কেন না পাণিনিও তাঁহার মতে "কালকের ছেলে"। তবে এক জন ইউরোপীয়ের পবিত্র কর্ণরন্ধ্রে প্রবিষ্ট নাবিকবাক্যের কোন প্রকার অবহেলা করিতে তিনি সক্ষম নহেন। অতএব মহাভারত যে খ্রিষ্টীয় প্রথম শতাব্দীতে ছিল, ইহা তিনি কায়ক্লেশে স্বীকার করিয়াছেন। কিন্তু আর এক জন ইউরোপীয় লেখক (Megasthenes) যিনি খ্রিষ্ট-পূর্ব্ব তৃতীয় বা চতুর্থ শতাব্দীর লোক, এবং ভারতবর্ষে আসিয়া চক্রগুপ্তের রাজধানীতে বাস করিয়াছিলেন, তিনি তাঁহার গ্রন্থে মহাভারতের কথা লেখেন নাই। কাজেই বেবর সাহেবের বিবেচনায় তাঁহার সময় মহাভারত ছিল না। 🛊 এখানে জন্মান পণ্ডিভটি জানিয়া শুনিয়া ইচ্ছাপুর্বক জুয়াচুরি করিয়াছেন। কেন না, তিনি বেশ জানেন যে, মিগাস্থেনিসের ভারতসম্বন্ধীয় গ্রন্থ বিভ্যমান নাই, কেবল অ্যাস্থ্য গ্রন্থকার তাহা হইতে যে সকল অংশ

<sup>\*</sup> Since Megasthenes says nothing of this epic, it is not an improbable hypothesis that its origin is to be placed in the interval between his time and that of Chrysostom; for what ignorant sailors took note of would hardly have escaped his observation.

History of Sanskrit Literature, English Translation, p. 186. Trubner & Co., 1882,

প্রথম খণ্ড: চতুর্থ পরিচ্ছেদ: মহাভারতের এতিকালিকতা

তাঁহাদিগের নিজ নিজ পুস্তকে উজ্ ত করিয়াছিলেন, তাহাই সজ্জনপুষ্ঠক ভালাই বাবেক (Dr. Schwanbeck) নামক এক জন আধুনিক পণ্ডিত একখানি গ্রন্থ প্রস্তুত করিয়াছন, তাহাই এখন মিগাস্থেনিস কৃত ভারতবৃত্তান্ত বলিয়া প্রচলিত। তাঁহার গ্রন্থে আধুনাংশ বিশুপ্ত; স্থুতরাং তিনি মহাভারতের কথা বলিয়াছিলেন কি না বলা যায় না। ইহা জানিয়া শুনিয়াও কেবল ভারতবর্ধের প্রতি বিদ্বেব্ছিরশতঃ বেবর সাহেব এরপ কথা লিখিয়াছেন। তাঁহার প্রণীত ভারত-সাহিত্যের ইতিবৃত্ত বিষয়ক গ্রন্থে আভোপান্ত ভারতবর্ধের গৌরব লাঘ্বের চেষ্টা ভিন্ন, অন্ত কোন উদ্দেশ্য দেখা যায় না। ইহার পর বলা বাছল্য যে, মিগান্থেনিস্ মহাভারতের নাম করেন নাই, ইহা হইতেই এমন বুঝায় না যে, তাঁহার সময়ে মহাভারত ছিল না। অনেক হিলু জর্মনি বেড়াইয়া আসিয়াছেন, গ্রন্থও লিখিয়াছেন, তাঁহাদের কাহারও গ্রন্থে ত বেবর সাহেবের নাম দেখিলাম না। সিদ্ধান্ত হইবে কি যে, বেবর সাহেব কখনও ছিলেন না ?

অক্সান্থ পণ্ডিতেরা, বেবর সাহেবের মত, সব উঠাইয়া দিতে চাহেন না। তাঁহারা যে আপন্তি করেন, তাহা ছুই প্রকার ;—

- (১) মহাভারত প্রাচীন গ্রন্থ বটে, কিন্তু খ্রি: প্রঃ চতুর্থ কি পঞ্চম শতাব্দীতে প্রণীত হইয়াছিল, তাহার পূর্ব্বে এরপ গ্রন্থ ছিল না।
- (২) আদিম মহাভারতে পাগুবদিগের কোন কথা ছিল না। পাগুব ও কৃষ্ণ প্রভৃতি কবিকল্পনা মাত্র।

দেশী মত আবার বিপরীত সীমান্তে গিয়াছে। দেশীয়েরা বলেন, কলির আরন্তের ঠিক পূর্ব্বে কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধ হইয়াছিল। সে সময়ে বেদব্যাস বর্ত্তমান ছিলেন। কলির প্রবৃত্তি মাত্রে পাগুবেরা স্বর্গারোহণ করেন। অতএব কলির আরন্তেই অর্থাৎ অন্ত হইডে ৪৯৯২ বংসর পূর্বের, মহাভারত প্রণীত হইয়াছিল।

ছটি মতই ঘোরতর ভ্রমপরিপূর্ণ। ছই দলের মতেরই খণ্ডন আবশ্যক। ভজ্জপ্ত প্রথম প্রয়োজনীয় তত্ত্ব এই যে, কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধ কবে হইয়াছিল ইহার নির্ণয়। তাহা নির্ণীত হইলেই কতক বৃঝিতে পারিব, মহাভারত কবে প্রণীত হইয়াছিল, এবং পাশুবাদি কবিকল্পনা মাত্র কি না ? তাহা হইলেই জানিতে পারিব, মহাভারতের উপর নির্ভর করা যায় কি না ?

#### পঞ্ম পরিচ্ছেদ

#### কুত্ৰক্ষেত্ৰের যুদ্ধ কবে হইয়াছিল

প্রথমে, দেশী মতেরই সমালোচনা আবশ্যক। ৪৯৯২ বংসর পূর্বেব যে কৃক্ষক্ষেত্রের বৃদ্ধ হইয়াছিল, এ কথাটা সত্য নহে; ইহা আমি দেশী গ্রন্থ অবলম্বন করিয়াই প্রমাণ করিব। রাজতরঙ্গিণীকার বলেন, কলির ৬৫৩ বংসর গতে গোনর্দ্ধ কাশ্মীরে রাজা হইয়াছিলেন। আরও বলেন, গোনর্দ্ধ যুধিন্তিরের সমকালবর্তী রাজা। তিনি ৩৫ বংসর রাজত করেন। আতএব প্রায় সাত শত বংসর আরও বাদ দিতে হয়। তাহা হইলে ২৪০০ খ্রিষ্ট-পূর্ববাদ পাওয়া যায়।

কিন্তু বিষ্ণুপুরাণে আছে---

সপ্তর্মীণাঞ্চ যৌ পূর্ব্বো দৃশ্যেতে উদিতো দিবি।
তয়োন্ত মধ্যনক্ষত্রং দৃশ্যতে যং সমং নিশি॥
তেন সপ্তর্ব্বাে যুক্তান্তিষ্টন্তান্ত্ৰশতং নৃণাম্।
তে তু পারিক্ষিতে কালে মঘাস্থাসন্ বিজ্ঞান্তম॥
তদা প্রবৃত্তক কলিছানিশান্ত্ৰপাত্মহং।

৪ জাংশঃ, ২৪ জা, ৩৩-৩৪

অর্থ। সপ্তর্ষিমগুলের মধ্যে যে ছুইটি তারা আকাশে পূর্ববিদিকে উদিত দেখা বার, ইছাদের সমস্থতে যে মধ্যনক্ষত্র দেখা যায়, সেই নক্ষত্রে সপ্তর্ষি শত বংসর অবস্থান করেন। সপ্তর্ষি পরীক্ষিতের সময়ে মঘা নক্ষত্রে ছিলেন, তখন কলির ছাদশ শত বংসর প্রবৃত্ত ছইয়াছিল।

অভএব এই কথা মতে কলির দ্বাদশ শত বর্ষের পর পরিক্ষিতের সময়; তাহা হইলে উপরি উদ্ধৃত ৩৪ শ্লোক অমুসারে ১৯০০ খিষ্ট-পূর্বাব্দে কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধ হইয়াছিল।

কিন্ত ৩০ শ্লোকে যাহা পাওয়া যায়, তাহার সঙ্গে এ গণনা মিলে না। ঐ ৩৩ শ্লোকের তাৎপর্য্য অতি হুর্গম—সবিস্তারে বুঝাইতে হইল। সপ্তর্ষিমণ্ডল কতকগুলি ছিরনক্ষত্র, উহার বিলাজী নাম Great Bear বা Ursa Major. মঘা নক্ষত্রও কতকগুলি ছিরভারা। সকলেই জানেন, ছিরতারার গতি নাই। তবে বিষ্বের একটু সামাশ্র গতি আছে—ইংরেজ জ্যোতির্বিদেরা তাহাকে বলেন "Precession of the Equinoxes."

नक्छ এथान अविकारि ।

এই গতি হিন্দুমতে প্রতি বংসর ৫৪ বিকলা। এক এক নক্ষত্রে ১৩% আংশ। এ হিসাবে কোন স্থিরতারার এক নক্ষ্য পরিভ্রমণ করিতে সহস্র বংসর লাগে—শত বংসর নয়। ভাছা ছাড়া, সপ্তর্থিমণ্ডল কখনও মঘা নক্ষত্রে থাকিতে পারে না। কারণ মঘা নক্ষ্যে সিংহ্-রাশিতে। ছাদশ রাশি রাশিচক্রের ভিতর। সপ্তর্থিমণ্ডল রাশিচক্রের বাহিরে। ক্ষেম ইংলণ্ড ভারতবর্ষে কখনও থাকিতে পারে না, ভেমন সপ্তর্থিমণ্ডল মঘা নক্ষত্রে থাকিতে পারে না।

পাঠক জিজাসা করিতে পারেন, তবে পুরাণকার ঋষি কি গাঁজা খাইয়া এই সকল কথা লিখিয়াছিলেন ? এমন কথা আমরা বলিতেছি না, আমরা কেবল ইহাই বলিতেছি যে, এই প্রাচীন উক্তির তাৎপর্য্য আমাদের বোধগম্য নহে। কি ভাবিয়া পুরাণকার লিখিয়াছিলেন, তাহা আমরা বৃষিতে পারি না। পাশ্চাত্য পণ্ডিত বেন্ট্লি সাহেব তাহা এইরূপ বৃষিয়াছেন:—

"The notion originated in a contrivance of the astronomers to show the quantity of the precession of the equinoxes: This was by assuming an imaginary line, or great circle, passing through the poles of the ecliptic and the beginning of the fixed Magha, which circle was supposed to cut some of the stars in the Great Bear. \* \* \* The seven stars in the Great Bear being called the Rishis, the circle so assumed was called the line of the Rishis; and being invariably fixed to the beginning of the lunar asterism Magha, the precession would be noted by stating the degree &c. of any moveable lunar mansion out by that fixed line or circle as an index."

Historical View of the Hindu Astronomy, p. 65.

এইরপ গণনা করিয়া বেণ্ট লি ষ্থিষ্টিরকে ৫৭৫ খ্রিষ্ট-পূর্বাব্দে আনিয়া কেলিয়াছেন। অর্থাং তাঁহার মতে যুথিষ্টির শাকাসিংহের অল্প পূর্ববর্ত্তী। আমেরিকার পণ্ডিড Whitney সাহেব বলেন, হিন্দুদিগের জ্যোতিষিক গণনা এত অশুদ্ধ যে, তাহা হইতে কোন কালাবধারণচেষ্টা বৃথা। কিন্তু যে কোন প্রকারে হউক কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধের কালাবধারণ হইতে পারে, দেখাইতেছি।

প্রথমতঃ পুরাণকার ঋষির অভিপ্রায় অনুসারেই গণনা করা যাউক। তিনি বলেন যে, যুবিষ্টিরের সময়ে সপ্তর্ষি মঘায় ছিলেন, নন্দ মহাপদ্মের সময় পুর্ববাধাঢ়ায়।

> প্রয়োক্তন্তি যদা চৈতে পূর্ববাধাদাং মহর্বয়:। তদা নন্দাৎ প্রভৃত্যেষ কলিবু দ্বিং গমিয়তি ॥ ৪। ২৪। ৩২

তার পর, জীমন্তাগবতেও ঐ কথা আছে--

যদা মঘাভ্যো যাশুন্ধি পূৰ্ববাষাঢ়াং মহৰ্বয়ঃ। ভদা নন্দাং প্ৰভূত্যেষ কলিবুঁকিং গমিয়ভি । ১২।২। ৩২ भवा इहेट पृद्धायां नगम नक्क ; यथा—भवा, पृद्धकत्त्वनी, छेखतकत्त्वनी, छेखा, किंद्धा, स्वाह, विभाषा, अस्त्राथा, व्हाही, म्ला, पृद्धायां। अङ्व पृथिष्ठित इहेट नम्ल ১০×১০০ = महत्व वरमत अञ्चत ।

এখন, আর এক প্রকার গণনা যাহা সকলেই বুঝিতে পারে তাহা দেখা যাউক। বিষ্ণুপুরাণের যে শ্লোক উদ্ভূত করিয়াছি, তাহার পূর্বশ্লোক এই:—

> यावर পরিক্ষিতো জন্ম यावङ्गमाভিবেচনম্। এতদ্ববসহস্তম্ভ জেয়ং পঞ্চদশান্তরম্॥ ৪। ২৪। ৩২

নন্দের পুরা নাম নন্দ মহাপল্প। বিষ্ণুপুরাণে ঐ ৪ অংশের ২৪ অধ্যায়েই আছে—

"মহাপল্প: তৎপুত্রান্দ একবর্ষণতমবনীণতবোং ভবিহান্ধি। নবৈব তান্ নন্দান্ কৌটিল্যো ব্রাহ্মণঃ
সমন্দ্রবিষ্যতি। তেষামভাবে মৌর্যান্দ পৃথিবীং ভোক্যন্তি। কৌটিল্য এব চন্দ্রপ্তথং রাজ্যেইভিষেক্যতি।

ইহার অর্থ—মহাপদ্ম এবং তাঁহার পুত্রগণ একশতবর্ষ পৃথিবীপতি হইবেন। কৌটিল্য# নামে ব্রাহ্মণ নন্দবংশীয়গণকে উন্মূলিত করিবেন। তাঁহাদের অভাবে মৌর্য্যগণ পৃথিবী ভোগ করিবেন। কৌটিল্য চন্দ্রগুপুকে রাজ্যাভিষিক্ত করিবেন।

ভবেই যুষ্টির হইতে চল্রগুপ্ত ১১১৫ বংসর। চল্রগুপ্ত অতি বিখ্যাত সমাট্—
ইনিই মাকিদনীয় ধবন আলেক্জন্দর ও সিলিউকস্ নৈকটরের সমসাময়িক। ইনি
বাছবলে মাকিদনীয় ধবনদিগকে ভারভবর্ষ হইতে দুরীকৃত করিয়াছিলেন, এবং প্রবলপ্রতাপ
সিলিউকসকে পরাভ্ত করিয়া ভাঁহার কন্যা বিবাহ করিয়াছিলেন। তাঁহার মত দোদিগুপ্রতাপ
ভখন কেইই পৃথিবীতে ছিলেন না। কথিত আছে, তিনি অকুতোভয়ে আলেক্জন্সরের
শিবিরমধ্যে প্রবেশ করিয়াছিলেন। আলেক্জন্সর ৩২৫ খ্রিটান্দে ভারতবর্ষ আক্রমণ করেন।

চন্দ্রপত্ত ৩১৫ খ্রি: অব্দে রাজ্ঞাপ্রাপ্ত হয়েন। অতএব ঐ ৩১৫ অক্ষের সহিত উপরিলিখিত ১১১৫ যোগ করিলেই যুধিষ্ঠিরের সময় পাওয়া যাইবে। ৩১৫+১১১৫= ১৪৩- খ্রি: পৃঃ তবে মহান্তারতের যুদ্ধের সময়।

অক্সাম্ত পুরাণেও ঐরপ কথা আছে। তবে মংস্ত ও বায়ু পুরাণে ১১১৫ স্থানে ১১৫০ লিখিত আছে। তাহা হইলে ১৪৬৫ পাওয়া যায়।

কুরুক্তের যুদ্ধ যে ইহার বড় বেশি পূর্বে হয় নাই, বরং কিছু পরেই হইয়াছিল, ভাহার এক অথগুনীয় প্রমাণ পাওয়া যায়। সকল প্রমাণ খণ্ডন করা যায়—গণিত জ্যোতিষের প্রমাণ খণ্ডন করা যায় না—"চন্দার্কে যত সাক্ষিণে।"

<sup>+</sup> विश्वाक ठानका।

সকলেই জানে যে বংসরের ছুইটি দিনে দিবারাত্র সমান হয়। সেই ছুইটি দিন একের ছয় মাস পরে আর একটি উপস্থিত হয়। উহাকে বিষুব বলে। আকাশের যে বে স্থানে ঐ ছুই দিনে সূর্য্য থাকেন, সেই স্থান ছুইটিকে ক্রাস্থিপাত বা ক্রাস্থিপাতবিন্দু (Equinoctial point) বলে। উহার প্রত্যেকটির ঠিক ৯০ অংশ (90 degrees) পরে অয়ন পরিবর্ত্তন হয় (Solstice)। ঐ ৯০ অংশে উপস্থিত হইলে সূর্য্য দক্ষিণায়ন হইতে উত্তরায়ণে, বা উত্তরায়ণ হইতে দক্ষিণায়নে যান।

মহাভারতে আছে, ভীম্মের ইচ্ছামৃত্য। তিনি শরশয্যাশায়ী হইলে বলিয়াছিলেন যে, আমি দক্ষিণায়নে মরিব না, ( তাহা হইলে সদগতির হানি হয় ); অতএব শরশয্যায় শুইয়া উত্তরায়ণের প্রতীক্ষা করিতে লাগিলেন। মাঘ মাসে উত্তরায়ণ হইলে তিনি প্রাণত্যাগ করিলেন। প্রাণত্যাগের পূর্বের ভীম বলিতেছেন,—

#### "बारचारुवः नयस्थारक्षा मानः नोत्मा वृधिष्ठेत ।"

তবে, তখন মাঘ মাসেই উত্তরায়ণ হইয়াছিল। অনেকে মনে করেন, এখনও মাঘ মাসেই উত্তরায়ণ হয়, কেন না ১লা মাঘকে উত্তরায়ণ দিন এবং তৎপুর্বাদিনকে মকর-সংক্রান্তি বলে। কিন্তু তাহা আর হয় না। যখন অধিনী নক্ষত্রের প্রথম অংশে ক্রান্তিপাত হইয়াছিল, তখন অধিনী প্রথম নক্ষত্র বলিয়া, গণিত হইয়াছিল: তখন আধিন মালে বংসর আরম্ভ করা হইত, এবং তথনই ১লা মাঘে উত্তরায়ণ হইত। এখনও গণনা সেইরূপ চলিয়া আসিতেছে, এখন ফসলী সন ১লা আম্বিনে আরম্ভ হয়, কিন্তু এখন আর অম্বিনী নক্ষত্রে ক্রান্তিপাত হয় না: এবং এখন ১লা মাঘে পুর্বের মত উত্তরায়ণ হয় না। এখন ৭ই পৌষ বা ৮ই পৌষ (২১শে ডিসেম্বর) উত্তরায়ণ হয়। ইহার কারণ এই যে ক্রান্তিপাত-বিন্দুর একটা গতি আছে, ঐ গতিতে ক্রান্থিপাত, স্থুতরাং অয়নপরিবর্ত্তনস্থানও, বংসর বংসর পিছাইয়া যায়। ইহাই পূর্বক্ষিত Precession of the Equinoxes—হিন্দুনাম "অয়নচলন"। কত পিছাইয়া যায়, তাহারও পরিমাণ স্থির আছে। হিন্দুরা বলেন বংসরে ৫৪ বিকলা, ইহাও পূর্বে কথিত হইয়াছে। কিন্তু ইহাতে সামাশু ভূল আছে। ১৭২ খ্রি:-পূর্বাবে হিপার্কস নামা গ্রীক জ্যোতিবিদ ক্রান্তিপাত হইতে ১৭৪ অংশে চিত্রা नक्षज्ञक (पिशाहित्यन । मार्क्षमार्टन् ১৮०२ थिः जस्य विज्ञास्य २०১ जस्य । व कमा ८ বিকলায় দেখিয়াছিলেন। ইহা হইতে হিসাব করিয়া পাওয়া যায়, ক্রান্তিপাতের বার্ষিক গতি সাড়ে পঞ্চাশ বিকলা। বিখ্যাত ফরাশী জ্যোতির্বিদ্ Leverrier ঐ গতি অফ্স কারণ हरेए ৫০'२৪ विकला स्थित कतियादहन, এবং সর্বলেষে Stockwell গণিয়া ৫০'৪০৮

বিকলা পাইয়াছেন। এই গণনা প্রথম গণনার সঙ্গে মিলে। অভএব ইহাই প্রহণ করা বাউক।

ভীষের মৃত্যুকালেও মাধ মাজে উত্তরায়ণ হইয়াছিল, কিন্তু সৌর মাঘের \* কোন্
দিনে ভাষা লিখিত নাই। পৌষ মাঘে সচরাচর ২৮ কি ২৯ দিন দেখা যায়। এই ছুই
মাসে মোটে ৫৭ দিনের বেশী প্রায় দেখা যায় না। কিন্তু এমন হইতে পারে না যে, তখন
মাঘ মাসের শেষ দিনৈই উত্তরায়ণ হইয়াছিল। কেন না, ভাহা হইলে "মাঘোহয়ং
সমন্ত্রাপ্তঃ" কথাটি বলা হইত না। ২৮শে মাঘে উত্তরায়ণ ধরিলেও এখন হইতে ৪৮ দিন
ভকাৎ। ৪৮ দিনে রবির গতি মোটামুটি ৪৮ অংশ ধরা যাইতে পারে; কিন্তু ইহা ঠিক বলা
যায় না, কেন না রবির শীত্রগতি ও মন্দগতি আছে। ৭ই পৌয হইতে ২৯শে মাঘ পর্যান্ত
রবিক্ষ্ট বালালা পঞ্জিকা ধরিয়া গণিলে ৪৪ অংশ ৪ কলা মাত্র গতি পাওয়া যায়। এ
৪৪ অংশ ৪ কলা লইলে খিঃ পৃঃ ১২৬৩ বংসর পাওয়া যায়। ৪৮ অংশ প্রা লইলে খিঃ
পৃঃ ১৫৩০ বংসর পাওয়া যায়। ইহা কোন মতেই হইতে পারে না যে, ইহার পূর্বে
কুলক্তেত্রের যুদ্ধ হইয়াছিল। বিফুপুরাণ হইতে যে খিঃ পৃঃ ১৪০০ পাওয়া গিয়াছে, ভাহাই
ঠিক বোধ হয়। ভরসা করি, এই সকল প্রমাণের পর আর কেহই বলিবেন না যে,
মহাভারতের যুদ্ধ ঘাপরের শেষে, পাঁচ হাজার বংসর পূর্বেব হইয়াছিল। ভাহা যদি হইত,
ভবে সৌর হৈত্রে উত্তরায়ণ হইত। চাক্র মাঘও কখনও সৌর হৈত্রে হইতে পারে না।

# ষষ্ঠ পরিচেড্রদ

পাতবদিগের ঐতিহাসিকত।

#### ইউরোপীয় মত

মহাভারতের যুদ্ধকাল সম্বন্ধে ইউরোপীয়দিগের সঙ্গে আনাদিগের কোন মারাত্মক মতভেদ হইতেছে না। কোলক্রক্ সাহেব গণনা করিয়াছেন, খ্রিঃ পুঃ চতুর্দ্ধশ শতাব্দীতে এই যুদ্ধ হইয়াছিল। উইল্সন সাহেবও সেই মতাবলম্বী। এলফিন্টোন্ তাহা গ্রহণ করিয়াছেন। উইলফোর্ড সাহেব বলেন, খ্রিঃ পুঃ ১৩৭০ বংসরে ঐ যুদ্ধ হয়। বুকাননের

দে কালেও দৌর মাদের নামই প্রচলিত ছিল, ইহা আদি প্রমাণ করিতে পারি। ছর ঋতুর কথা মহাভারতেই আছে।
 বার মান নহিলে ছর ঋতু হয় না।

মত ত্ররোদশ শতাকীতে। প্রাট সাহেব গণনা করিরাছেন, খ্রি: পৃঃ দ্বাদশ শতাকীর শেষ ভাগে। প্রতিবাদের কোন প্রয়োজন দেখা যায় না। কিছ পৃর্বে বলিরাছি যে, ইউরোপীয়দিগের মত এই যে, মহাভারত খিষ্ট-পূর্ব চতুর্থ বা পঞ্চম শতাকীতে রচিত হইয়াছিল। এবং আদিম মহাভারতে পাণ্ডবদিগের কোন কথা ছিল না—ও সব পশ্চাদ্র্তী কবিদিগের করনা, এবং মহাভারতে প্রক্রিণ্ড।

যদি এই বিভীয় কথাটা সত্য হয়, তবে মহাভারত কবে প্রণীত হইয়াছিল, সে কথার মীমাংসার কিছু প্রয়োজন থাকে না। তাহা হইলে, যবেই মহাভারত প্রণীত হউক না কেন—কৃষ্ণঘটিত কথা যাহা কিছু এখন মহাভারতে পাওয়া যায়, সবই মিখ্যা। কেন না, কৃষ্ণঘটিত মহাভারতীয় সমস্ত কথাই প্রায় পাওমদিগের সঙ্গে সম্বন্ধ বিশিষ্ট। অভএব আগে দেখা উচিত যে, এই শেষোক্ত আপন্তির কোন প্রকার স্থায়তা আছে কি না।

প্রথমতই লাসেন্ সাহেবকে ধরিতে হয়—কেন না, তিনি বড় লক্পপ্রতিষ্ঠ জর্মান্
পণ্ডিত। মহাভারত যবেই প্রশীত হউক, তিনি স্বীকার করেন যে, ইহার কিছু
ঐতিহাসিকতা আছে। কিন্তু তিনি যেটুকু স্বীকার করেন, সেটুকু এই মাত্র যে, মহাভারতে
যে যুদ্ধ বর্ণিত আছে, তাহা কুরুপাঞ্চালের যুদ্ধ—পাশুবগণকে অনৈতিহাসিক কবিকল্পনাপ্রস্তুত বলিয়া উড়াইয়া দেন। বেবর সাহেবও সে মত গ্রহণ করেন। সর মনিয়র
উইলিয়ম্স্, বাবু রমেশচন্দ্র দত্ত প্রভৃতি অনেকেই সেই মতের শ্ববলম্বী। মতটা কি, তাহা
সংক্ষেপে বুঝাইতেছি।

কুল নামে এক জন রাজা ছিলেন। আমরা পুরাণেতিহাসে শুনি, তথংশীয় রাজগণকৈ কুল বা কৌরব বলা যায়। তাঁহাদিগের অধিকৃত দেশবাসিগণকেও ঐ নামে অভিহিত করা যাইতে পারে। তাহা হইলে কুল শব্দে কৌরবাধিকৃত জনপদবাসীদিগকে বুঝাইল। পাঞালেরা দ্বিতীয় জনপদবাসী। এই অর্থেই পাঞাল শব্দ মহাভারতে ব্যবহৃত হইয়ছে। এই ছই জনপদ পরম্পার সন্নিহিত। উত্তর পশ্চিমে যে সকল জনপদ ছিল, মহাভারতীয় যুদ্ধের পূর্বের এই ছই জনপদ তথ্যয়ে সর্বরাপেকা প্রাধান্ত লাভ করিয়াছিল। বোধ হয় এককালে এই ছই জনপদবাসিগণ মিলিভই ছিল। কেন না কুল-পাঞাল পদ বৈদিক গ্রাছে পাওয়া যায়। পরে তাহাদিগের মধ্যে বিরোধ উপস্থিত হইয়াছিল। বিরোধের পরিণাম মহাভারতের যুদ্ধ। সেই যুদ্ধে কুলগণ পাঞালগণ কর্তৃক পরাজিত হইয়াছিল।

এত দূর পর্যান্ত আমরা কোন আপত্তি করি না, এবং এ কথায় আমাদের সম্পূর্ণ সহামুভূতি আছে। বন্ধতঃ কুক্ষগণের প্রকৃত বিপক্ষগণ পাঞালগণই বটে। মহাভারতে কৌরবদিগের প্রতিযুদ্ধকারী সেনা পাঞ্চাল সেনা, অথবা পাঞ্চাল ও স্প্রয়গণ \* বলিয়া বর্ণিত হইয়াছিল। পাঞ্চালরাজপুত্র ধৃষ্টগ্রেমই সেই সেনার সেনাপতি। পাঞ্চালরাজপুত্র দিখণ্ডীই কৌরবপ্রধান ভীম্মকে নিপাতিত করেন। পাঞ্চালরাজপুত্র ধৃষ্টগ্রেম কৌরবাচার্য্য জ্যোন্ফে নিপাতিত করেন। যদি এ যুদ্ধ প্রধানতঃ ধৃতরাষ্ট্রপুত্র ও পাঞ্পুত্রদিগের যুদ্ধ হইত, তাহা হইলে ইহাকে কুরুপাগুবের যুদ্ধ কখনই বলিত না, কেন না পাশুবেরাও কুরু; তাহা হইলে ইহাকে ধার্তরাষ্ট্র-পাশুবদিগের যুদ্ধ বলিত। ভীম্ম, এবং কৌরবাচার্য্য জ্যোন্ ও কুপের সঙ্গে ধার্তরাষ্ট্র-পাশুবদিগের যে সম্বন্ধ, পাশুবদিগের সঙ্গেও সেই সম্বন্ধ, সেহও তুল্য। যদি এ যুদ্ধ ধার্ত্ররাষ্ট্র-পাশুবের যুদ্ধ হইত, তবে তাঁহারা কখনই ত্র্য্যোধনপক্ষ অবলম্বন করিয়া পাশুবদিগের অনিষ্ট্রসাধনে প্রবৃত্ত হইতেন না—কেন না, তাঁহারা ধর্মাম্মা ও স্থায়পর। কুরুপাঞ্চালের বিরোধ পাশুবগণ বয়ঃপ্রাপ্ত হইবার পূর্ব্ব হইতেই প্রচলিত ছিল, ইহা মহাভারতেই আছে। মহাভারতেই আছে যে, পাশুব ও ধার্ত্তরাষ্ট্রগণ প্রভৃতি সকল কৌরব মিলিত এবং জ্যোগাচার্য্য কর্ত্বক অভিরক্ষিত হইয়া, পাঞ্চালরাজ্য আক্রমণ করেন। এবং পাঞ্চালরাজ্যক পরাজিত করিয়া তাঁহার অভিশ্য লাঞ্চনা করেন।

অতএব এই যুদ্ধ যে প্রধানতঃ কুরুপাঞ্চালের যুদ্ধ, স্বীকার করি। স্বীকার করিয়া, ইউরোপীয় পণ্ডিতগণ, যে সিদ্ধান্তে উপস্থিত হইয়াছেন, আমি তাহা গ্রহণ করিতে পারি না। তাঁহারা বলেন যে, যুদ্ধটা কুরুপাঞ্চালের, পাণ্ডবেরা কেহ নহেন, পাণ্ডু বা পাণ্ডব কেই ছিলেন না। এ সিদ্ধান্তের অহ্য হেতুও তাঁহারা নির্দ্দেশ করেন। সে সকল হেতুর সমালোচনা আমি পশ্চাৎ করিব। এখন ইহা বুঝাইতে চাই যে, কুরু-পাঞ্চালের যুদ্ধ বলিয়া যে পাণ্ডবিদগের অস্তিত্ব অস্বীকার করিতে হইবে, ইহা সঙ্গত নহে। পাণ্ডবের শ্বন্তর পাঞ্চালাধিপতি ধার্ত্তরাষ্ট্রদিগের উপর আক্রমণ করিলে, পাণ্ডবেরা তাঁহার সহায় হইয়া, তাঁহার পক্ষে যুদ্ধ করিয়াছিলেন, ইহাই সন্তব। পাণ্ডবিদগের জীবনহতান্ত এই ;—কৌরবাধিপতি বিচিত্রবার্থ্যের ছই পুত্র, ধৃতরান্ত্র ও পাণ্ডু ক। ধৃতরান্ত্র ক্রেচ্ছ, কিন্তু অদ্ধ। আক্রমণ বলিয়া রাজ্যশাসনে অনধিকারী বা অক্ষম। রাজ্য পাণ্ডুর হস্তগত হইল। পরিশেষে পাণ্ডুকেও রাজ্যচ্যুত ও অরণাচারী দেখি—ধৃতরান্ত্রের রাজ্য আবার ধৃতরান্ত্রের হাতে গেল। তাহার পর পাণ্ডুপুত্রেরা বয়ঃপ্রাপ্ত হইল, রাজ্য পাইবার আকার্জ্কা করিল, কাজেই ধৃতরান্ত্র ও ধার্তরান্ত্রিগ তাঁহাদিগকৈ নির্ব্বাসিত করিলেন। তাঁহারা বনে বনে ভ্রমণ করিয়া

শ্বপ্তরেরা পাশালভূক্ত—ভাছাদিলের জ্ঞাতি।

<sup>†</sup> বিছম বৈভাজাত।

# প্রথম খু : ব্লষ্ঠ পরিচ্ছেদ : পাওবদিগের ঐতিহাসিকতা

পরিনের পাঞ্চাল্লের কন্তা বিবাহ করিয়া পাঞ্চালদিগের সহিত আত্মীয়তা সংস্থাপন করিলেন। পাঞ্চালরাজের সাহায্যে এবং তাঁহাদিগের মাতৃলপুত্র ও প্রবলপ্রতাপ যাদবদিগের নেতা কৃষ্ণের সাহায্যে তাঁহারা ইন্দ্রপ্রতাহ নৃতন রাজ্য সংস্থাপিত করিলেন। পরিশেষে সে রাজ্যও ধার্তরাইদিগের করকবলিত হইল।

পাওবেরা পুনর্বার বনচারী হইলেন। এই অবস্থায় বিরাটের সঙ্গে সখ্য ও সম্বদ্ধ স্থাপন করিলেন। পরে পাঞ্চালেরা কৌরবিদিগকে আক্রমণ করিল। পূর্ববৈর ঐতিশোধ-জন্ম এ আক্রমণ, এবং পাশুবদিগের রাজ্যাধিকার উপলক্ষ মাত্র কি না, স্থির করিয়া বলা যায় না। যাই হৌক, পাঞ্চালেরা যুদ্ধে বদ্ধপরিকর হইলে পাশুবেরা তাঁহাদের পক্ষ থাকিয়া ধার্ত্তরাষ্ট্রগণের সহিত যুদ্ধ করাই সম্ভব।

বলিয়াছি যে পাশুব ছিল না, এ কথা বলিবার, উপরিলিখিত পশুতেরা অক্স কারণ নির্দেশ করেন। একটি কারণ এই যে, সমসাময়িক কোন গ্রন্থে পাশুব নাম পাশুরা যায় না। উত্তরে হিন্দু বলিতে পারেন, এই মহাভারতই ত সমসাময়িক গ্রন্থ—আবার চাই কি ? সে কালে ইতিহাস লেখার প্রথা ছিল না যে, কতকগুলা গ্রন্থে তাঁহাদের নাম পাশুরা যাইবে। তবে ইউরোপীয়েরা বলিতে পারেন যে, শতপথব্যাহ্মণ একখানি অনল্পরবর্তী গ্রন্থ। তাহাতে ধৃতরাষ্ট্র, পরিক্ষিৎ এবং জনমেজ্বরের নাম আছে, কিন্তু পাশুবদিগের নামগন্ধ নাই—কাজেই পাশুবেরাও ছিল না।

এরপ সিদ্ধান্ত ভারতবর্ষীয় প্রাচীন রাজগণ সম্বন্ধে হইতে পারে না। কোন ভারতবর্ষীয় এন্থে মাকিদনের আলেক্জন্দরের নামগন্ধ নাই—অথচ তিনি ভারতবর্ষি আসিয়া যে কাণ্ডটা উপস্থিত করিয়াছিলেন, তাহা কুরুক্ষেত্রের স্থায়ই গুরুতর ব্যাপার। সিদ্ধান্ত করিতে হইবে কি আলেক্জন্দর নামে কোন ব্যক্তি ছিলেন না, এবং প্রীক ইতিহাসবেতারা তদ্তান্ত যাহা লিখিয়াছেন, তাহা কবিকল্পনামাত্র ? কোন ভারতবর্ষীয় প্রন্থে গজনবী মহম্মদের নামগন্ধ নাই—সিদ্ধান্ত করিতে হইবে, ইনি মুসলমান লেখকদিগের কল্পনাপ্রস্ত ব্যক্তি মাত্র ? বাঙ্গালার সাহিত্যে বখ্তিয়ার খিলিজির নামমাত্র নাই—সিদ্ধান্ত করিতে হইবে কি যে, ইনি মিন্হান্ডদিনের কল্পনাপ্রস্ত মাত্র ? যদি তাহা না হয়, তবে একা মিন্হান্ডদিনের বাক্য বিশ্বাসযোগ্য হইল কিসে, আর মহাভারতের কথা অবিশ্বাসযোগ্য কিসে ?

বেবর সাহেব বলেন, শতপথবান্ধণে অর্জুন শব্দ আছে, কিন্তু ইহা ইন্দ্রার্থে ব্যবস্থত ইইয়াছে—কোন পাণ্ডবকে বুঝায় এমন অর্থে ব্যবস্থত হয় নাই। এজস্থা তিনি বুঝিয়াছেন থে, পাণ্ডৰ অর্জুন মিধ্যাকলনা, ইক্রন্থানে ইনি আদিষ্ট হইয়াছেন মাত্র। এ বৃদ্ধির ভিতর প্রবেশ করিতে আমরা অক্ষম। ইক্রার্থে অর্জুন শব্দ ব্যবহাত হইয়াছে, এজক্য অর্জুন নামে কোন মনুশ্র ছিল না, এ সিদ্ধান্ত বৃধিতে আমরা অক্ষম।

কথাটা হাসিয়া উড়াইয়া দিলে চলিত, কিন্তু বেবর সাহেব মহামহোপাধ্যায় পণ্ডিত, বেদ ছাপাইয়াছেন; আর আমরা একে বাঙ্গালী, তাতে গগুমুর্থ, তাঁহাকে হাসিয়া উড়াইয়া দেওয়া বড় ধুইতার কাল হয়। তবে, কথাটা একটু বুঝাই। শতপথবান্ধনে, অর্জুন নাম আছে, কাল্কন নামও আছে। যেমন অর্জুন ইন্দ্র ও মধ্যম পাণ্ডব উভয়ের নাম, কাল্কনও ভেমনই ইন্দ্র ও মধ্যম পাণ্ডব উভয়ের নাম। ইন্দ্রের নাম ফাল্কন, কেন না ইন্দ্রু কলনী নক্ষত্রের অধিষ্ঠাতৃদেবতা; \* অর্জুনের নাম ফাল্কন, কেন না তিনি ফল্কনী নক্ষত্রে জিয়াছিলেন। হয়ত ইন্দ্রাধিষ্ঠিত নক্ষত্রে জয় বলিয়াই তিনি ইন্দ্রপুত্র বলিয়া খ্যাত; ইন্দ্রের ঔরসে তাঁহার জয় এ কথায় কোন শিক্ষিত পাঠকই বিশ্বাস করিবেন না। আবার অর্জুন শব্দে ওক্ন। মেঘদেবতা ইন্দ্রও গুরু নহে, মেঘবর্ণ অর্জুনও গুরুবর্ণ নহে। উভয়ে নির্মালকর্মকারী, ওদ্ধ, পবিত্র; এজফ্র উভয়েই অর্জুন। ইন্দ্রের নাম যে অর্জুন, শতপথ-রাক্ষণে সে কথাটা এইরূপে আছে—"অর্জুনো বৈ ইন্দ্রো যদস্য গুহু নাম"; অর্জুন, ইন্দ্র; সেটি ইহার গুহু নাম। ইহাতে কি বুঝায় না যে, অর্জুন নামে অফ্র ব্যক্তি ছিল, তাঁহার মহিমাবৃদ্ধির অভিপ্রায়ে ইন্দ্রের সঙ্গে তাঁহার ঐক্যন্থাপনজন্ম, অর্জুনের নাম, ইন্দ্রের একটা সুকানো নাম বলিয়া প্রচারিত করিতেছেন গুবেরর সাহেব "গুহু" অর্থে "mystic" বুবিয়া, লোককে বোকা বুঝাইয়াছেন।

আর একটি রহস্তের কথা বলি। কুরচি গাছের নামও অর্জ্ন। আবার কুরচি গাছের নামও কান্তন। এ গাছের নাম অর্জ্ন, কেন না ফুল শাদা; ইহার নাম কাল্তন, কেন না ইহা কাল্তন মাসে ফুটে। এখন আমার বিনীত নিবেদন যে, ইল্রের নামও অর্জ্ন ও ফাল্তন বলিয়া আমাদিগকে বলিতে হইবে যে, কুরচি গাছ নাই, ও কখনও ছিল না । পাঠকেরা সেইরূপ অনুমতি করুন, আমি মহামহোপাধ্যায় Weber সাহেবের জয় গাই।

এই সকল পণ্ডিভেরা বলেন যে, কেবল ললিভবিস্তারে, পাওবদিগের নাম পাওয়া যার বটে, কিন্তু সে পাশুবেরা পার্কাত্য দল্য মাত্র। আমাদের বিবেচনা, তাহা হইতে এমন বুঝা যায় না যে, পাশুপুত্র পাশুব পাঁচ জন কথন জগতে বর্তমান ছিলেন না। বাঙ্গালা

এখনকার বৈবজেরা এ কথা বলেন না, কিন্তু শতপথবান্ধগেই এ কথা আছে। ২ কাও, ১ অংগার, ২ ব্রাহ্মণ, ১১, দেখ।

সাহিত্যে "ফিরিক্লী" শব্দ যে ছুই একখানা গ্রাহে পাওয়া যায়, সে সকল গ্রাছে ইহার অর্থ হয়, "Eurasian" নয় "European"—"Frank" শব্দ কোথাও পাওয়া যায় না, বা এ অর্থে "ফিরিক্লী" শব্দ কোথাও ব্যবহাত হয় নাই। ইহা হইতে যদি আমরা সিদ্ধ করি যে, "Frank" জাতি কখন ছিল না, তাহা হইলে ইউরোপীয় পণ্ডিত ও তাঁহাদের শিখ্যগণ যে শ্রমে পভিত হইয়াছেন, আমরাও সেই শ্রমে পভিত হইব। \*

\* "বৌদ-গ্রহকারেরা পাশুব নামে পর্বত-বাসী একটি জাতির উল্লেখ করিয়া বিরাছেন; তাহারা উজ্জারিনী ও কোলন-বাসীদের শত্রু ছিল। (Weber's H. I. Literature, 1878, p. 185.) মহাভারতে পাশুবদিগকে হতিনাপুরবাসী বুলিয়া বর্ণনা করা হইরাছে বটে, কিন্তু ঐ গ্রন্থেরও স্থলবিশেবে লিখিত আছে, প্রথমে তাঁহারা হিমালর পর্বতে বাফিয়া পরিবর্দ্ধিত হন।

এবং পাতো: হতা: शक प्रवन्त महावना: । \* \*
• • विवक्षानात्त ठळ भूता देशवर त्रित्रो ।

व्यामिशक्त । ३२८ । २१-२३ ।

এইরপে পাণ্ডর দেব-দত্ত পাঁচটি মহাবল পুত্র \* \* \* সেই পবিত্র হিমালর পর্ব্বতে পরিবর্দ্ধিত হইতে থাকেন।

গ্রিনি ও সলিনস্ নামে প্রাক গ্রন্থকারের। ভারতবর্ধের পশ্চিমোন্তর দিকে বাহ্লীক দেশের উত্তরাংশে সোগাভিয়েনা দেশের একটি নগরের নাম পাঞ্ড বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন এবং সিন্ধু নদীর মুখ-সমীপত্ম ক্লাতিবিশেবকেও পাঞ্চ বলিয়া লিখিয়া গিরাছেন। তুরোলবিং উল্লেখ পাঞ্চ-নাম লোকবিশেবকে বিভক্তা নদীর সমীপত্ম বলিয়া কীর্ত্তন করিয়াছেন। কাত্যায়ন একটি পাশিনি সত্তের বার্ত্তিকে পাঞ্ছ বইতে পাঞ্চ শব্দ নিস্পার করিয়াছেন ቀ। কাব্যায়ন অব্যক্ত বঞ্জাবাচন্দ্রিকার মধ্যে কেকর বাহ্লীকার্দি উত্তর্জবিক্ত কতকঞ্জল জনপদের সহিত পাঞ্চ দেশের নাম উল্লেখ করিয়াহেন এবং সে সমুদ্রাক্ষে পিশাচ আর্বাং অসভ্য দেশবিশেব বলিয়া করিবা গিরাছেন।

শ্ৰাণ্ডাকেকরবাজীক \* \* \* এতে গৈশাচৰেশাঃ হাঃ ।"

হরিবশে দক্ষিণারিক্ছ চোল কেরলাহির সহিত পাখ্য হেশের নাম উনিধিত আছে। ইরিবলে, ৩২ আ, ১২৪ আ।) অভএব উহা দক্ষিণাপথের অন্তর্গত পাখ্য দেশ। জীমান্ উইলসন্ বিবেচনা করেন, ঐ জাতীয় লে । এই এই সেন্দ্র অধিবাসী ছিল, তবা হইতে ক্রমণঃ ভারতবর্ধে আসিয়া বাস করে এবং উন্তরোভর ঐ সমন্ত ভি প্রর হানে অধিবাস করিয়া পাভাহ হিতানাপ্র-বাসী হর, ও অবশেবে দক্ষিণাপ্যে রিয়া পাশ্তরাজ্য সংস্থাপন করে। Asiatic secarches, Vol. XV. pp. 95 and 96.

রাজতরদিশীর মতে, কাশ্মীর রাজ্যের প্রথম রাজার। কুলবংশীর। অতএব তৎাপাশ হইতে পাশুবদের হজিনার আসিরা উপনিবেশ করা সভব। তাঁহারা মধ্যদেশবাসী অখচ কিল্পপো পাশুব বলিয়া পরিচিত হই শন এই সম্প্রা পূরণার্থেই কি পাশুপুত্র পাশুব বলিয়া ক্রমশ: একটি জনপ্রবাদ প্রচারিত হইল ? তাঁহাদের জন্মবৃত্তান্ত্র্যন্তিত রোলবোগ প্রসিদ্ধই আছে। লোকেও তাহাতে সংশ্র প্রকাশ করিরাছিল তাহারও নির্দাদ পাশুরা যায়।

যদা চিরমুতঃ পাঞ্ছ কথং ডভেডি চাপরে।

व्यापिशर्स । ১ । ১১१ ।

অভ অভ লোকে বলিল, ''বছকাল অভীত হইল, পাঙ্ প্রাণত্যাগ করিয়াছেন , অতএব ইংবার কির্ণে ভরীর পূত্র হইতে পারেন ?''

ভারতবর্ষীয় উপাদক সম্প্রদার, অক্ষরকুমার দন্ত প্রণীত, দিতীয় ভাগ, উপক্রমণিকা, ১০০ গৃঃ। অক্ষর বাবু সচরাচর ইউরোপীর-দিশের মতের অবলবী।

<sup>\*</sup> नात्वाडान् यक्त्याः।-वार्डिक्।

এখনও লাসেন সাহেবের মতের সমালোচনা বাকি আছে। তিনি বলেন, কুরুপাঞ্চালের যুদ্ধ ঐতিহাসিক ব্যাপার; মহাভারতের তত্টুকু ঐতিহাসিকতা আছে। কিন্তু তিনি পাশুরপ্রভৃতি নায়কনায়িকাদিগের প্রতি অবিশ্বাসযুক্ত। তিনি বলেন, অর্জুনাদি সব রূপক্ষাত্র। যথা—অর্জুন শব্দের অর্থ শ্বেতবর্গ, এজন্ম যাহা আলোকময়, তাহাই অর্জুন। যিনি অন্ধকার, তিনি কৃষ্ণ। কুষ্ণাও তত্রপ। পাশুবদিগের অনবস্থানকালে যিনি রাজ্যধারণ করিয়াছিলেন, তিনি ধৃতরাষ্ট্র। পঞ্চপাশুব পাঞ্চালের পাঁচটি জাতি, এবং পাঞ্চালীর সহিত তাঁহাদিগের বিবাহ ঐ পঞ্চজাতির একীকরণ-স্কুচক মাত্র। যিনি ভজ্ অর্থাৎ মঙ্গল আনয়ন করেন, তিনি স্থভ্জা। অর্জুনের সঙ্গে যাদবদিগের সৌহাদ্যিই এই স্থভ্জা, ইত্যাদি ইত্যাদি।

আমি স্বীকার করি, হিন্দুদিগের শাস্ত্রগ্রন্থ সকলে—বেদে, ইতিহাসে, পুরাণে, কাব্যেও রূপকের অতিশয় প্রাবল্য। অনেক রূপক আছে। এই গ্রন্থে আমাদিগকেও অনেকগুলি রূপকের প্রসঙ্গ উপস্থাপিত করিতে হইবে। কিন্তু তাই বলিয়া এমন স্বীকার করিতে পারি না যে, হিন্দুশাস্ত্রে যাহা কিছু আছে, সবই রূপক—যে রূপক ছাড়া শাস্ত্রগ্রন্থে আর কিছুই নাই।

আমরা ইহাও জানি যে, সংস্কৃত সাহিত্যে বা শাস্ত্রে যাহা কিছু আছে, তাহা রূপক হউক বা না হউক, রূপক বলিয়া উড়াইয়া দিতে অনেকেই ভালবাসেন। রামের নামের ভিতর 'রম্' ধাতু পাওয়া যায়, এই জন্ম রামায়ণ কৃষিকার্যোর রূপকে পরিণত হইয়াছে। জর্মন্ পণ্ডিতেরা এমনই ছই চারিটা ধাতু আঞ্জয় করিয়া ঝেমেরে সকল স্কুগুলিকে স্থ্য ও মেঘের রূপক করিয়া উড়াইয়া দিয়াছেন। চেষ্টা করিলে, বোধ করি, পৃথিবীতে যাহা কিছু আছে, তাহা এইরূপে উড়াইয়া দেওয়া যায়। আমাদিগের মনে পড়ে, এক সময় রহস্তান্ছলে আমরা বিখ্যাত নবদ্বীপাধিপতি কৃষ্ণচন্দ্রকে এইরূপ রূপক করিয়া উড়াইয়া দিয়াছিলাম। তোমরা বলিবে, তিনি সে দিনের মামুয—তাহার রাজধানী, রাজপুরী, রাজবংশ, সকলই আজিও বিভামান আছে, তিনিও ইতিহাসে কীর্ত্তিত হইয়াছেন। তাহার উত্তরে বলা যায় যে, কৃষ্ণ অর্থে অন্ধকার, তমোরূপী। কৃষ্ণনগরে অর্থাৎ অন্ধকারপূর্ণ স্থানে তাহার রাজধানী। তাহার ছয় পুত্র, অর্থাৎ তমোন্তাণ হইতে ছয় রিপুর উৎপত্তি। এক জন বালক পলাসির যুক্ত সম্বন্ধে এইরূপ রূপক করিয়াছিল যে, পলমাত্র উদ্ভাসিত যে অসি, তাহা ক্লীবগুলু কৈব (Clive) কর্ত্বক প্রযুক্ত হওয়ায় মুরাজা অর্থাৎ যিনি উত্তম রাজা ছিলেন, তিনি পরাভূত হইয়াছিলেন। অতএব রূপকের

অভাব নাই। আর এই বালকরচিত রূপকের সঙ্গে লাসেন্রচিত রূপকের বিশেষ প্রভেদ দেখা যায় না। আমরা ইচ্ছা করিলে, 'লুস্' ধাতু খোদ লাসেন্ সাহেবের নামের ব্যুৎপত্তি সিদ্ধ করিয়া, তাঁহার ঐতিহাসিক গবেষণা ক্রীড়াকৌতুক বলিয়া উড়াইয়া দিতে পারি।

ভারতবর্ষের ইতিহাসলেখক Talboys Wheeler সাহেবরও একটা মত আছে। যখন হস্তী অশ্ব তলগামী, তখন মেবের জলপরিমাণেচ্ছার প্রতি বেশী আছে। করা যায় না। তিনি বলেন,—হাঁ, ইহার কিছু ঐতিহাসিক ভিত্তি আছে বটে, কিন্তু তাহা অতি সামান্ত মাত্র—

"The adventures of the Pandavas in the jungle, and their encounters with Asuras and Rakshasas are all palpable fictions, still they are valuable as traces which have been left in the minds of the people of the primitive wars of the Aryans against the Aborigines."

টল্বয়স্ ছইলর সাহেব সংস্কৃত জানেন না, মহাভারত কখনও পড়েন নাই। তাঁহার অবলম্বন বাবু অবিনাশচল্র ঘোষ নামে কোন ব্যক্তি। তিনি অবিনাশ বাবুকে অন্ধরাধ করিয়াছিলেন যে, মূল মহাভারত অনুবাদ করিয়া তাঁহাকে দেন। অবিনাশ বাবু রহস্যপ্রিয় লোক সন্দেহ নাই, কাশীদাসের মহাভারত হইতে কত দ্র অনুবাদ করিয়াছিলেন বলিতে পারি না, কিন্তু ছইলর সাহেব চল্রহাস ও বিষয়ার উপাখ্যান প্রভৃতি সামগ্রী মূল মহাভারতের অংশ বলিয়া পাচার করিয়াছেন। যে বর্ষীয়সী মাণিকপীরের গান শুনিয়া রামায়ণভ্রমে অশ্রুমোচন করিতেছিল, বোধ হয়, সেও এই পণ্ডিতবরের অপেক্ষা উপহাসাম্পদ নহে। ঈদৃশ লেখকের মতের প্রতিবাদ করা পাঠকের সময় বুথা নষ্ট করা বিবেচনা করি। ফলে, মহাভারতের যে অংশ মৌলিক, তাহার লিখিত বৃত্তান্ত ও পাণ্ডবাদি নায়ক সকল কল্পনাপ্রস্কুত এরপ বিবেচনা করিবার কোন উপযুক্ত কারণ এ পর্য্যন্ত নির্দ্দিষ্ট হয় নাই। যাহা নির্দিষ্ট হইয়াছে, তাহার সকলই এইরূপ অকিঞ্জিংকর। সকলগুলির প্রতিবাদ করিবার এ প্রন্থে স্থান হয় না। মহাভারতের অনেক ভাগ প্রক্রিপ্ত, ইহা আমি স্বীকার করিয়াছি। কিন্তু পাণ্ডবাদির সকল কথা প্রক্রিপ্ত নহে। ইহা প্রক্রিপ্ত বিবেচনা করিবার কোন করিবার কারণ নাই। তাঁহারা ঐতিহাসিক, ইহা বিবেচনা করিবার কারণ যাহা বলিয়াছি, তাহা যদি যথেষ্ট না হয়, তবে পরপরিচেহদে আরও কিছু বলিতেছি।

# সপ্তম পরিচ্ছেদ

#### পাণ্ডবদিগের ঐতিহাসিকতা

পাণিনি সূত্র করিয়াছেন,—

মহান্ ত্রীঞ্পরাষ্ট্রগৃষ্টাবাসজাবালভারভারতহৈলিহিলরৌরবপ্রবৃৎন্ধর্ । ৬ । ২ । ৩৮

অর্থাং ব্রীহি ইত্যাদি শব্দের পূর্বের মহৎ শব্দ প্রযুক্ত হয়। তাহার মধ্যে একটি শব্দ 'ভারত'। অতএব পাণিনিতে মহাভারত শব্দ পাওয়া গেল। প্রসিদ্ধ ইতিহাসগ্রন্থ ভিন্ন আর কোন বস্তু "মহাভারত" নামে কখনও অভিহিত হইয়াছিল, এমন প্রমাণ নাই। Weber সাহেব বলেন, এখানে মহাভারত অর্থে ভরতবংশ। এটা কেবল তাঁহার গায়ের জোর। এমন প্রয়োগ কোথাও নাই।

পুনশ্চ, পাণিনিস্ত্র--

"গবিষুধিভাাং ऋदः।" ৮।৩।৯৫

গবি ও যুধি শব্দের পর স্থির শব্দের স স্থানে য হয়। যথা—গবিষ্ঠিরঃ, যুধিষ্ঠিরঃ।

পুন•চ,---

"বহরচ ইজঃ প্রাচ্যভরতেষ্।" ২।৪।৬৬

ভরতগোত্রের উদাহরণ "যুধিষ্ঠিরাঃ।" \*

পুন•চ,---

"প্রিয়ামবস্তিকুন্তিকুক্ভ্যশ্চ।" ৪।১।১৭৬

পাওয়া গেল "কুন্তী"।

পুনশ্চ,---

"বাহ্নবোর্জুনাভ্যাং বুন্।" ৪।৩।৯৮

অর্থাৎ, বাস্থদেব ও অর্জুন শব্দের পর ষষ্ঠার্থে বুন্ হয়।

পুনশ্চ,---

"ন্ত্রাণ্নপার্রবেদানাস্ত্যানম্চিনকুলন্থনপুংস্কনক্ষত্তনক্রনাকেষ্।" ৬। ৩। ১৫ ইহাতে "নকুল" পাওয়া গেল।

छेनाहब्रनिष्ठि मिकास्टरकोम्मीत, हेश वला कर्खवा ।

#### জ্যোণপৰ্বতৰীবভানগতবস্তায়। ৪।১।১০৩

"জোণায়ন" শব্দ পাওয়া গেল। ইহাতে অরখামা ভিন্ন আর কিছুই বুঝায় না। এইরূপ পাঁচটি পাওবের নামই এবং কুন্তী, জোণ, অরখামা প্রভৃতির নাম পাণিনিস্ত্রে পাওয়া যায়।

যদি মহাভারত প্রস্থের নাম এবং সেই প্রস্থের নায়কদিগের নাম পাওয়া গেল, তবে পাণিনির সময়েও মহাভারত পাওবদিগের ইতিহাস। এখন দেখিতে হইবে, পাণিনি কবেকার লোক।

ভারতদ্বেণী Weber সাহেব তাঁছাকেও আধুনিক বলিয়া প্রতিপন্ন করিতে চেষ্টা করিয়াছেন। কিন্তু এখানে তাঁহার মত চলে নাই,—স্বয়ং গোল্ড্ ইকুর পাণিনির অভ্যুদয়-কাল নির্ণীত করিয়াছেন। তিনি যাহা বলেন, তাহার বিস্তারিত বিবরণ লিখিবার স্থান এ নহে; কিন্তু বাবু রঞ্জনীকান্ত গুণু তাঁহার প্রস্থের সারাংশ বাঙ্গালায় সঙ্কলন করিয়াছেন, অতএব না বলিলেও চলিবে। যাঁহারা বাঙ্গালা গ্রন্থ পড়িতে ঘূণা করেন, তাঁহারা গোল্ড্ ইকুরের গ্রন্থই ইংরাজিতে পড়িতে পারেন। তাঁহার বিচারে পাণিনি অতি প্রাচীন বলিয়া প্রতিপন্ন হইয়াছে, এজন্ম Weber সাহেব অতিশন্ন ছংখিত। তিনি গোল্ড্ ইকুরের প্রতিবাদও করিয়াছেন, এবং লজ্জা পরিত্যাগ করিয়া বলিয়াছেন, জন্মপতাকা আমিই উডাইয়াছি। কিন্তু আর কেহ তাহা বলে না।

গোল্ড ষ্টুকর প্রমাণ করিয়াছেন যে, পাণিনির সূত্র যখন প্রণীত হয়, তখন বৃদ্ধদেবের \* আবির্ভাব হয় নাই। তবেই পাণিনি অস্ততঃ খ্রিঃ পৃঃ ষষ্ঠ শতাবদীর লোক। কিন্তু কেবল তাহাই নহে, তখন বাহ্মণ, আরণ্যক, উপনিষদ্ প্রভৃতি বেদাংশ সকলও প্রণীত হয় নাই। ঋক্, যজুঃ, সাম সংহিতা ভিন্ন আর কিছুই হয় নাই। আশ্বলায়ন, সাংখ্যায়ন প্রভৃতি অভ্যুদিত হন নাই। মক্ষম্লর বলেন, ব্রাহ্মণ-প্রণয়ন-কাল খ্রিঃ পৃঃ সহস্র বংসর হইতে আরস্ত। ডাক্তার মার্টিন হৌগ বলেন, এ শেষ; খ্রিঃ পৃঃ চতুর্দিশ শতাব্দীতে আরস্ত। অতএব পাণিনির সময় খ্রিঃ পৃঃ দশম বা একাদশ শতাব্দী বলিলে বেশী বলা হয় না।

Max Muller, Weber প্রভৃতি অনেকেই এ বিচারে প্রবৃত্ত, কিন্তু কাহারও কথায় গোল্ড ষ্টুকরের মত খণ্ডিত হইতেছে না। অতএব আচার্য্যের এ মত গ্রহণ করা যাইতে পারে। তবে ইহা স্থির যে, খ্রিষ্টের সহস্রাধিক বংসর পূর্ব্বে যুধিষ্টিরাদির বৃত্তান্তসংযুক্ত মহাভারত গ্রন্থ প্রচলিত ছিল। এমন প্রচলিত যে, পাণিনিকে মহাভারত ও যুধিষ্টিরাদির

মহাভারতে 'বৌদ্ধ' শব্দ পাওয়া বায়, কিন্তু ঐ অংশ যে প্রক্রিপ্ত, তাহাও অনায়াদে প্রমাণ করা যাইতে পায়ে।

বৃংপত্তি লিখিতে হইয়াছে। আর ইহাও সন্তব বৈ, তাঁহার অনেক পূর্বেই মহাভারত প্রচলিত হইয়াছিল। কেন না, "বাহুদেবার্জ্নান্ড্যাং বৃন্" এই সূত্রে 'বাসুদেবক' ও 'অর্জুনক' শব্দ এই অর্থে পাওয়া যায় যে, বাসুদেবের উপাসক, অর্জুনের উপাসক। অন্তএব পাণিনিস্ত্রপ্রণয়নের পূর্বেই কৃষ্ণার্জ্ন দেবতা বলিয়া বীকৃত হইতেন। অতএব মহাভারতের মূদ্দের অন্ত পানেই আদিম মহাভারত প্রণীত হইয়াছিল বলিয়া যে প্রাসিদ্ধি আছে, তাহার উল্লেক্ষ্য করিবার কোন কারণ দেখা যায় না।

একণে ইহাও বক্তব্য যে, কেবল পাণিনির নর, আখলায়ন ও সাংখ্যায়ন গৃহস্থেও মহাভারতের প্রদল্প আছে। অভএব মহাভারতের প্রাচীমতা সম্বন্ধে বড় গোলযোগ করার কাহারও অধিকার নাই।

# অষ্টম পরিচ্ছেদ

#### কুষ্ণের ঐতিহাসিকতা

কৃষ্টের নাম পাদিনির কোন স্ত্তে থাক না থাক, তাহাতে আসিয়া যায় না। কেন না, ঋষেদসংহিতায় কৃষ্ণ # শব্দ অনেক বার পাওয়া যায়। প্রথম মণ্ডলের ১১৬ স্কুত্তের ২৩ ঋকে এবং ১১৭ স্জের ৭ ঋকে এক কৃষ্ণের নাম আছে। সে কৃষ্ণ কে, তাহা জানিবার উপায় নাই। সম্ভবতঃ তিনি বস্থানেবনন্দন নহেন। তাহার পর দেখিতে পাই, ঋষেদ-সংহিতার অনেকগুলি স্জের ঋষি এক জান কৃষ্ণ। তাঁহার কথা পরে বলিতেছি। অথর্কা-সংহিতায় অস্থা কৃষ্ণকেনীর নিধনকারী কৃষ্ণের কথা আছে। তিনি বস্থানেবনন্দন সন্দেহ নাই। কেশিনিধনের কথা আমি পশ্চাৎ বলিব।

পাণিনির স্ত্রে 'বাসুদেব' নাম আছে—দে স্ত্র উদ্ভ করিয়াছি। কৃষ্ণ মহাভারতে বাসুদেব নামে সচরাচর অভিহিত ইইয়াছেন। বসুদেবের পুত্র বলিয়াই বাসুদেব নাম

<sup>\*</sup> ফুক্ত শব্দ আমি পাণিনির অষ্টাধ্যায় পুঁজিয়া পাই নাই—আহে কি না বলিতে পারি না। কিন্তু কৃষ্ণ শব্দ যে পাণিনির পুর্বের প্রচলিত ছিল, তছিবয়ে কোন সংশন্ধ নাই। কেন না, ধ্যেদ-সংহিত্যায় কৃষ্ণ শব্দ পূনং পাওয়া যায়। কৃষ্ণনামা বৈদিক ধৰিল কথা পশ্চাং বলিতেছি। তত্তিস অষ্টম মন্তলে ১৬ প্রতে কৃষ্ণনামা এক জন অনার্য রাজাল্ল কথা পাওয়া যায়। এই অনার্য কৃষ্ণ অংশুগুতীনক্ষীতীরনিবাদী; স্নতরাং ইনি যে বাহ্মদেব : কৃষ্ণ নহেন, তাহা নিশ্চিত। পাঠক ইহাতে বুঝিতে পারিবেন যে, পাণিনির কোন প্রের 'কৃষ্ণ' শব্দ থাকিলে তাহা বাহ্মদেব কৃষ্ণের ঐতিহাসিকতার প্রমাণ বলিয়া পণ্য হয় না। কিন্তু পাণিনিপ্রত্রে "বাহ্মদেব" নাম যদি পাওয়া যায়, তবে তাহা প্রমাণ ধলিয়া গণ্য। ঠীক তাহাই আছে।

নহে, সে কথা স্থানান্তরে বলিব। বস্থদেবের পুত্র না হইলেও বাস্থদেব নাম হয়। এই মহাভারতেই পাওয়া যায় পুত্রাধিপতিরও নাম ছিল বাস্থদেব। বস্থদেবকে কবিকল্পনা বলিতে হয়, বল—কিন্ধ বাস্থদেব কবিকল্পনা নহেন।

ইউরোপীয়দিণের মত এই যে, কৃষ্ণ আদৌ মহাভারতে ছিলেন না, পরে মহাভারতে তাঁহাকে বসাইয়া দেওরা হইয়াছে। এরপ বিবেচনা করিবার যে সকল কারণ তাঁহারা নির্দেশ করেন, ভাষা নিভান্তই অকিকিংকর। কেই বলেন, ভৃষ্ণকে মহাভারত হইতে উঠাইয়া দিলে মহাভারতের কোন কভি হয় না। এক হিসাবে নয় বটে। গত করাসী-কাসের বৃষ্ক হইতে মোল্টকেকে উঠাইয়া দিলে কোন কভি হয় না। Gravelotte, Woerth Metz, Sedan, Paris প্রভৃতি রশক্ষম সবই বক্ষার থাকে; কেন না, Moltike হাতে হাতিয়ারে এ সকলের কিছুই করেন নাই। ভাহার সেনাপতিম্ব ভারে ভারে বা পত্রে পত্রে নির্কাহিত হইয়াছিল। মহাভারত হইতে কৃষ্ণকে উঠাইয়া দিলে সেইরূপ কভি হয় না। তাহার বেশী কভি হয় কি না, এ গ্রন্থ পাঠ করিলেই পাঠক জানিতে পারিবেন।

ভইলর সাহেবেরও এ বিষয়ে একটা মত আছে। তাঁহার যেরূপ পরিচয় দিয়াছি, তাহাতে বোধ হয়, তাঁহার মতের প্রতিবাদের বিশেষ প্রয়োজন নাই। তথাপি মতটা কিয়ংপরিমাণে চলিয়াছে বলিয়া, তাহার প্রসঙ্গ উত্থাপিত করিলাম। তিনি বলেন, ত্বারকা হস্তিনাপুর হইতে সাত শত কোশ ব্যবধান। কাজেই কৃষ্ণের সঙ্গে পাশুবদিগের যে ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ মহাভারতে কথিত হইয়াছে, তাহা অসম্ভব। কেন অসম্ভব, আমরা তাহা কিছুই ব্যিতে পারিলাম না, কাজেই উত্তর করিতে পারিলাম না। বাঙ্গালার মুস্লমান রাজপুরুষ-দিগের সঙ্গে দিল্লীর পাঠান মোগল রাজপুরুষদিগের ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ যিনিই অরণ করিবেন, তিনিই বোধ হয়, তুইলর সাহেবের এই অপ্রাব্য কথায় কর্ণপাত করিবেন না।

বিখ্যাত ফরাসী পণ্ডিত Bournouf বলেন যে, বৌদ্ধশান্তে কৃষ্ণ নাম না পাইলে, ঐ শান্ত প্রচারের উত্তরকালে কৃষ্ণোপাসনা প্রবর্তিত হয়, বিবেচনা করিতে হইবে। কিন্তু বৌদ্ধশান্তের মধ্যে ললিতবিস্তরে কৃষ্ণের নাম আছে। বৌদ্ধশান্ত্র মধ্যে ললিতবিস্তরে কৃষ্ণের নাম আছে। বৌদ্ধশান্ত্র মধ্যে ললিতবিস্তরে কৃষ্ণের নাম আছে। ব্রু গ্রন্থ কৃষ্ণকে অসুর বলা হইয়াছে। কিন্তু নাস্তিক ও হিন্দুধর্মবিরোধী বৌদ্ধেরা কৃষ্ণকে যে অসুর বিবেচনা করিবে, ইহা বিচিত্র নয়। আর ইহাও বক্তব্য, বেদাদিতে ইন্দ্রাদি দেবগণকে মধ্যে মধ্যে অসুর বলা হইয়াছে। বৌদ্ধেরা ধর্মের প্রধান শক্র যে প্রস্থৃত্তি, তাহার নাম দিয়াছেন "মার"। কৃষ্ণপ্রচারিত অপূর্ব্ব নিষ্কামধর্ম্ম, তংক্তে সনাতন ধর্মের অপূর্ব্ব সংস্কার, স্বয়ং কৃষ্ণের উপাসনা বৌদ্ধধর্মপ্রচারের

প্রধান বিশ্ব ছিল সন্দেহ নাই। অভএব ভাঁহারা কৃষ্ণকেই অনেক সময়ে মার বলিয়া প্রতিপন্ন করিতে চেষ্টা করিয়াছেন।

এ সকল কথা থাক। ছান্দ্যোগ্যাপনিষদে একটি কথা আছে; সেইটি উদ্ভ করিতেছি। কথাটি এই—

"তকৈতদেশার আদিরদ: কুঞায় দেবকীপুত্রায় উজ্বা, উবাচ। অপিপাদ এব দ বভ্ব। সোহস্ক-বেলায়ামেতদ্রম: প্রতিপ্রেক্ত অক্তিঅসি, অচ্যুতমদি, প্রাণসংশিতমদীতি।"

ইহার অর্থ। আঙ্গিরসবংশীয় ঘোর (নামে ঋষি) দেবকীপুত্র কৃষ্ণকে এই কথা বিশিয়া বলিলেন, (শুনিয়া তিনিও পিপাসাশৃত্য হইলেন) যে অন্তকালে এই তিনটি কথা অবশয়ন করিবে, "তুমি অক্ষিত, তুমি অচ্যুত, তুমি প্রাণসংশিত।"

এই ঘোর ঋষির পুত্র করণ। ঘোরপুত্র কর ঋরেদের কতকগুলি স্জের ঋষি।

য়ধা, প্রথম মণ্ডলে ৩৬ স্কু ছুইতে ৪৩ স্কু পর্যান্ত; এবং করের পুত্র নেধাতিথি ঐ

মণ্ডলের ১২% হুইতে ২০% পর্যান্ত স্কুক্তের ঋষি। এবং করের জন্ম পুত্র প্রান্তর মণ্ডলের

৪৪ হুইতে ৫০ পর্যান্ত স্কুক্তের ঋষি। এখন নিক্লকার যান্ত বলেন, "যন্ত বাক্যং দ ঋষি।"

জাতএব ঋষিগণ স্কুক্তের প্রণেতা হউন বা না হউন, বক্তা বটে। জাতএব ঘোরের পুত্র

এবং পৌত্রগণ ঋরেদের কতকগুলি স্কুক্তের বক্তা। তাহা যদি হয়, তবে ঘোরনিয়া কৃষ্ণ

তাহাদিগের সমসাময়িক, তদ্বিষয়ে দন্দেহ নাই। এখন আগে বেদের স্কুক্তালি উক্ত

হুইয়াছিল, তাহার পর বেদবিভাগ হুইয়াছিল, এ সিদ্ধান্তের কোনও মতেই প্রতিবাদ করা

যায় না। জাতএব কৃষ্ণ বেদবিভাগকর্তা বেদব্যাসের সমসাময়িক লোক, উপস্থাসের বিষয়
মাত্র নহেন, তদ্বিষয়ে কোনও সংশয় করা যায় না।

ঝ্যেদসংহিতার অষ্টম মণ্ডলে ৮৫।৮৬ ৯৮৭ স্কু এবং দশম মণ্ডলের ৪২।৪৩।৪৪ স্কের ঋষি কৃষণ। এই কৃষ্ণ দেবকীনন্দন কৃষ্ণ কি না, তাহার নির্ণয় করা ছরহ। কিন্তু কৃষ্ণ ক্ষিত্রের ধাষি কৃষণ। এই কৃষ্ণ দেবকীনন্দন কৃষ্ণ কি না, তাহার নির্ণয় করা ছরহ। কিন্তু কৃষ্ণ ক্ষিত্রের বলিয়াই বলা যাইতে পারে না যে, তিনি এই সকল স্ক্তের ঋষি নহেন; কেন না, অসদস্থা, অ্যুক্ণ, পুক্ষীচ, অজমীচ, সিন্তুনিপ, স্থাস, মান্ধাতা, সিবি, প্রতর্গন, কক্ষীবান্ প্রভৃতি রাজ্যি যাঁহারা ক্ষত্রিয় বলিয়া পরিচিত, তাঁহারাও ঋ্যেদ-স্ক্তের ঋষি ইহা দেখা যায়। ছই এক স্থানে শৃত্র ঋষির উল্লেখও পাওয়া যায়। ক্রম নামে দশম মণ্ডলে এক জন শৃত্র ঋষি আছেন; অতএব ক্ষত্রিয় বলিয়া ক্ষেরের ঋষিত্বে আপত্তি ইইতে পারে না। তবে ঋ্যেদসংহিতার অন্ত্রুমণিকায় শৌনক কৃষ্ণ আঙ্গিরস ঋষি বলিয়া পরিচিত হইয়াছেন।

<sup>\*</sup> এই ৰণ শক্তনার পালকপিতা কং নহেন। সে কং কাঞ্চণ; ঘোরপুত্র কং আসিরস।

উপনিষদ্ সকল বেদের শেষভাগ, এই জক্ত উপনিষদ্কে বেদান্তও বলে। বেদের যে সকল অংশকে ব্রাহ্মণ বলে, তাহা উপনিষদ্ হইতে প্রাচীনতর বলিয়া বোৰ হয়। অতএব ছান্দ্যোগ্যোপনিষদ্ হইতে কৌৰীতকিব্রাহ্মণ আরও প্রাচীন বলিয়া বোৰ হয়। তাহাতেও এই আজিরস ঘোরের নাম আছে, এবং কৃষ্ণেরও নাম আছে। কৃষ্ণ তথায় দেবকীপুত্র বলিয়া বর্ণিত হয়েন নাই; আজিরস বলিয়া বর্ণিত হইয়াছেন। কিন্তু কৃতকগুলি ক্ষত্রিয়ও আজিরস বলিয়া প্রসিদ্ধ ছিলেন। ত্রিষয়ে বিষ্ণুপুরাণে একটি প্রাচীন ল্লোক গুত হইয়াছে।

এতে ক্তপ্রস্তা বৈ পূনকাদিরসং স্বভাং। বধীতরাগাং প্রবরাং ক্তোপেতা বিশ্বাতয়ং। ৪ অংশ, ২।২

কিন্ত এই রথীতর রাজা স্থাবংশীয়। কৃষ্ণের পূর্বপূক্ষ যত্ন, যযাতির পূত্র, কাজেই চন্দ্রবংশীয়। এই কথাই সকল পূরাণেতিহাসে লেখে, কিন্ত হরিবংশে বিষ্ণুপর্কের পাওরা যায় যে, মথুরার যাদবেরা ইক্ষাকুবংশীয়।

এবং ইক্ষাকুবংশাদি বছবংশো বিনিঃস্তঃ।

কথাটাও খ্ব সম্ভব, কেন না রামায়ণে পাওয়া যায় যে, ইক্ষ্বাকুবংশীয় রামের কনিষ্ঠ ভাতা শক্রন্থ মথুরাজয় করিয়াছিলেন।

সে যাহাই হউক, "বাস্থদেবার্জ্ক্নান্ড্যাং বৃন্" এই স্থত্ত আমরা পাণিনি হইতে উদ্ধৃত করিয়াছি। কৃষ্ণ এত প্রাচীন কালের লোক যে, পাণিনির সময়ে উপাস্থ বলিয়া আর্য্যসমাজে গৃহীত হইয়াছিলেন। ইহাই ষথেষ্ট।

# নবম পরিচ্ছেদ

#### মহাভারতে প্রক্ষিপ্ত

আমরা এতক্ষণ যাহা বলিলাম, তাহার স্থুলমর্ম্ম এই যে, মহাভারতের ঐতিহাসিকতা আছে, এবং মহাভারতে কৃষ্ণপাণ্ডব সম্বন্ধীয় ঐতিহাসিক কথা পাওয়া যায়। কিন্তু এখন জিজ্ঞাস্থ হইতে পারে যে, মহাভারতে কৃষ্ণপাণ্ডব সম্বন্ধে যাহা কিছু পাওয়া যায়, তাহাই কি ঐতিহাসিক তন্ত্ব ?

মহাভারতের ঐতিহাসিকতা, বা মহাভারতে কথিত কৃষ্ণণাগুৰসহন্ধীয় বৃত্তান্তের ঐতিহাসিকতা সহকে ইউরোপীয়গণের যে প্রতিকৃল ভাব, তাহার মূলে এই কথা আছে যে, প্রাচীনকালে মহাভারত ছিল বটে, কিন্তু সে এ মহাভারত নহে। ইহার অর্থ যদি এমন বৃত্তিকে হয় যে, প্রচল্লিত মহাভারতে সেই প্রাচীন মহাভারতের কিছুই নাই, তাহা হইলে আমরা ভাঁহাদের কথা যথার্থ বলিয়া স্বীকার করি না; এবং এরপ স্বীকার করি না বিলিয়াই, তাঁহাদের কথার এত প্রতিবাদ করিয়াছি। আর তাঁহাদের কথার মর্মার্থ যদি এই হয় যে, সে প্রাচীন মহাভারতের উপর অনেক প্রক্রিপ্ত উপস্থাসাদি চাপান হইয়াছে, প্রাচীন মহাভারত তাহার ভিতর ভূবিয়া আছে, তবে তাঁহাদের সঙ্গে আমার কোন মতভেদ নাই।

আমরা পুন:পুন: বলিয়াছি যে, পরবর্ত্তী প্রক্ষিপ্তকারদিগের রচনাবাছল্যে আদিম মহাভারত প্রোথিত হইয়া নিয়াছে। কিন্তু ঐতিহাসিকতা যদি কিছু থাকে, তবে সে আদিম মহাভারতের। অতএব বর্ত্তমান মহাভারতের কোন্ অংশ আদিমমহাভারতভূক, তাহাই প্রথমে আমাদের বিচার্য্য বিষয়। তাহাতে কৃষ্ণকথা যাহা কিছু পাওয়া যায়, তাহারই কিছু ঐতিহাসিক মূল্য থাকিলে থাকিতে পারে। তাহাতে যাহা নাই, অন্থ এছে থাকিলেও, তাহার ঐতিহাসিক মূল্য অপেক্ষাকৃত অল্প। কেন না, মহাভারতই সর্ব্বাপেক্ষা প্রাচীন গ্রম্থ।

প্রাচীন সম্প্রদায়ের মধ্যে অনেকেই বলিবেন, মহাভারতের কোন অংশই যে প্রক্রিপ্ত, তাহারই বা প্রমাণ কি ? এই পরিচ্ছেদে তাহার কিছু প্রমাণ দিব।

আদিপর্কের দিতীয় অধ্যায়ের নাম পর্বক্ষংগ্রহাধ্যায়। মহাভারতে যে যে বিষয় বর্ণিত বা বিবৃত আছে, ঐ পর্বক্ষংগ্রহাধ্যায়ে তাহার গণনা করা হইয়াছে। উহা এখনকার গ্রান্থের স্চিপত্র বা Table of Contents সদৃশ। অতি ক্ষুদ্র বিষয়ও ঐ পর্বক্ষংগ্রহাধ্যায়ের গণনাভুক্ত হইয়াছে। এখন যদি দেখা যায় যে, কোন একটা গুরুতর বিষয় ঐ পর্বক্ষংগ্রহাধ্যায়ভুক্ত নহে, তবে অবশ্য বিবেচনা করিতে হইবে যে, উহা প্রক্ষিপ্ত। একটা উদাহরণ দিতেছি। আশ্বমেধিক পর্বের অমুগীতা ও ব্রাহ্মণগীতা পর্ববাধ্যায় পাওয়া যায়। এই ছইটি ক্ষুদ্র বিষয় নয়, ইহাতে ছত্রিশ অধ্যায় গিয়াছে। কিন্তু পর্বক্ষংগ্রহাধ্যায়ে উহার কিছু উল্লেখ নাই, সুভরাং বিবেচনা করিতে হইবে যে, অনুগীতা ও ব্রাহ্মণগীতা সমস্তই প্রক্ষিপ্ত।

# ২য়, অন্তক্তমণিকাধারে ক্ষিত হইয়াছে যে, মহাভারতের লক প্লোক, এবং পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে কোনু পর্বে রড প্লোক, তাহা লিখিত হইয়াছে। মধা—

| ACTUALOR OF AST AST    | I TO COMITY WIT | ci tall to seating.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                   |
|------------------------|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| আদি                    |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>b</b> bb8      |
| म्छ।                   |                 | 413 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 13<br>- 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 - 134 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>₹</b> ¢55      |
| 44                     |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | >> <b>₽₽₽</b> \$  |
| বিরাট                  |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ২০৫০              |
| উন্তোগ                 |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | を言うと              |
| ভীষ                    |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 6 <del>22</del> 8 |
| <b>ভো</b> গ            |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وەۋىر             |
| কৰ্ণ                   |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 8৯७8              |
| भंज्ञा                 |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ৩২২ -             |
| <u>সোপ্তিক</u>         | -               | eli di salah | <b>b9</b> •       |
| व्यो                   |                 | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 996               |
| শাস্তি                 | -               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | >8 <b>૧૭</b> ૨    |
| অহুশাসন                | <del></del>     | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | kaba              |
| আৰমেধিক                |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ৩৩২ -             |
| আশ্রমবাসিক             |                 | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 3606              |
| মৌসল                   | -               | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                   |
| মাহাপ্র <b>স্থানিক</b> |                 | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 220               |
| স্বৰ্গাব্বোহণ          | -               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2.5               |
|                        |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |

ইহাতে কিন্তু লক্ষ শ্লোক হয় না; মোট ৮৪,৮৩৬ হয়। অতএব লক্ষ শ্লোক প্রাইবার জন্ত পর্বাধ্যায়সংগ্রহকার লিখিলেন:—

"অষ্টাদশৈবমুক্তানি পর্বাণ্যেতান্তলেষতঃ।
থিলেষ্ হরিবংশঞ্চ ভবিগুঞ্ প্রকীর্ষ্টিতম্ ॥
দশলোকসহস্রাণি বিংশলোকশতানি চ।
থিলেষ্ হরিবংশে চ সংখ্যাকানি মুহর্ষিণা ॥

ক্ষর্পাং "এইরপে অষ্টাদশপর্ক সবিস্তারে উক্ত হইয়াছে। ইহার পর হরিবংশ ভবিত্তপর্ক কথিত হইয়াছে। মহর্ষি হরিবংশে ছাদশ সহক্ষ লোকসংখ্যা করিয়াছেল।" পর্কাসংগ্রহাব্যায়ে এইটুকু ভিন্ন হরিষংশের আর কোন প্রসঙ্গ নাই। ইহাতে ৯৬,৮৩৬ প্লোক হইল। একণে প্রচলিভ মহাভারতের প্লোক গণনা করিয়া নিম্নলিখিত সংখ্যা সকল পাওয়া

| व्यक्ति                |                                       | ericania de la composición dela composición de la composición de la composición dela composición dela composición dela composición de la c | ৮৪৭৯         |
|------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| সভা                    |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २१०३         |
| <b>4</b>               | ,                                     | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 39,896       |
| বিরা <b>ট</b>          |                                       | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ২৩৭৬         |
| উত্তোগ                 |                                       | · .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9666         |
| ভীম                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ৫৮৫৬         |
| জোণ                    | ***                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2689         |
| কৰ                     |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ¢ • 8 \$     |
| <b>भ</b> म्            |                                       | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ৩৬৭১         |
| সৌগ্রিক                |                                       | Landards.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>۲۲</b> ۷  |
| बौ                     | -                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>४२</b> १॥ |
| শান্তি                 | -                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ১৩,৯৪৩       |
| অহুশাসন                | -                                     | taketione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ় ৭৭৯৬       |
| আশ্বমেধিক              | · <u></u>                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ২৯০০         |
| আশ্রমবাসিক             | _                                     | Marianan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | >>00         |
| মৌসল                   |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . ২৯২        |
| মাহাপ্র <b>স্থানিক</b> |                                       | * designation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 508          |
| <b>অ</b> র্গারোহণ      |                                       | Marries .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ৩১২          |
| খিল হরিবংশ             |                                       | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ১৬,৩৭৪       |
|                        |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |

মোট ১০৭৩৯০। ইহাতে দেখা যায় যে, প্রথমতঃ মহাভারতে লক্ষ শ্লোক কথনই ছিল না। পর্বসংগ্রহের পর হরিবংশ লইয়া মোটের উপর প্রায় এগার হাজার শ্লোক বাড়িয়াছে, অর্থাৎ প্রক্রিপ্ত হইয়াছে।

ত্য,—এইরূপ হ্রাসর্দ্ধির উদাহরণস্বরূপ অনুক্রমণিকাখ্যারকে গ্রহণ করা যাইতে পারে। অনুক্রমণিকাখ্যায়ে ১০২ শ্লোকে লিখিত আছে যে, ব্যাসদেব সার্দ্ধশত শ্লোকময়ী অনুক্রমণিকা লিখিয়াছিলেন।

#### থাৰ্ম ৰও : নবম পরিজেন : মহাভারতে প্রক্রিপ্ত

### "करणाक्ष्याक्ष्यक्ष कृषः सरद्यकाः कृष्यामृतिः। अञ्चलमनिकामात्रः दृखाकानाः नुभवनाम् ॥"

একণে বর্তমান মহাভারভের অহক্রমণিকাধ্যায়ে ২৭২ শ্লোক পাওয়া যায়। অভতাব পর্বসংগ্রহাধ্যায় বিধিত হওয়ার পরে এই অভুক্রমণিকাডেই ১২২ লোক বেশি পাওয়া যায়।

৪র্থ,—পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে ৮৪,৮৩৬ লোক পাওয়া যায়। কিন্তু সহজেই বুঝা বাইতে পারে যে, পর্বসংগ্রহাধ্যায় আদিম মহাভারতকার কর্তৃক সঙ্কলিত নয় এবং আদিম মহাভারত রচিত হইবার সময়েও সঙ্কলিত হয় নাই। মহাভারতেই আছে যে, মহাভারত বৈশম্পায়ন জনমেজয়ের নিকট কহিয়াছিলেন। তাহাই উগ্রাশ্রবাঃ নৈমিষারণ্যে শৌনকাদি ঋষিগণের নিকট কহিতেছেন। পর্কাধ্যায়সংগ্রহকার এই সংগ্রহ উগ্রশ্রবার উক্তি বলিয়া বর্ণিত করিয়াছেন। বৈশম্পায়নের উক্তি নহে, কাঞ্চেই ইহা আদিম বা বৈশম্পায়নের মহাভারতের অংশ নহে। অমুক্রমণিকাধ্যায়েই আছে যে, কেহ কেহ প্রথমাবধি, কেহ বা. আস্তীকপর্কাবধি, কেহ বা উপরিচর রাজার উপাখ্যানাবধি মহাভারতের আরম্ভ বিবেচনা করেন। স্থভরাং যখন এই মহাভারত উগ্রশ্রবাঃ ঋষিদিগকে শুনাইতেছিলেন. তখনই পর্ব্বসংগ্রহাধ্যায় দূরে থাক, প্রথম ৬২ অধ্যায়, সমস্ত 🗢 প্রক্রিপ্ত বলিয়া প্রবাদ ছিল। এই পর্বসংগ্রহাধ্যায় পাঠ করিলেই বিবেচনা করা যায় যে, প্রক্ষিপ্তাংশ ক্রমশঃ বৃদ্ধি পাওয়াতে ভবিষ্যতে তাহার নিবারণের জম্ম এই পর্ব্বসংগ্রহাধ্যায় সঙ্কলনপূর্ব্বক অমুক্রমণিকাধ্যায়ের পর কেহ সংস্থাপিত করিয়াছিলেন। অতএব এই পর্ব্বসংগ্রহাধ্যায় সঙ্কলিত হইবার পূর্ব্বেও যে অনেক অংশ প্রক্ষিপ্ত হইয়াছিল, তাহাই অমুমেয়।

৫ম,—এ অমুক্রমণিকাধ্যায়ে আছে যে, মহাভারত প্রথমতঃ উপাধ্যান ত্যাগ করিয়া চতুর্বিংশতি সহস্র শ্লোকে বিরচিত হয় এবং বেদব্যাস তাহাই প্রথমে স্বীয় পুত্র শুকদেবকে অধায়ন করান।

> চতুর্বিংশতিসাহশ্রীং চক্রে ভারতসংহিতাম্। উপাথ্যানৈৰ্কিনা ভাৰম্ভাৱতং প্ৰোচ্যতে বথৈ: ॥ ততোহধার্দ্ধশতং ভয়: সংকেপং ক্লতবানুষি:। व्यक्षकमिकाधाावः वृक्षाकानाः नलक्षाम ॥ ইদং দ্বৈপায়নঃ পূর্বং পুত্রমধ্যাপয়ৎ শুক্ষ। ए ट्राइट्स का १ के स्ट्राइट का विकास का विकास के स्ट्राइट स्ट्राइ

व्यामिनर्वत् ১०১-১०७

ব্দবশু অনুক্রমণিকাধ্যারের ১৫০ লোক ভিন্ন।

ভক্ষেবের নিকট বৈশালায়ন মহাভারতশিক্ষা করিয়াছিলেন। অতএব এই
চত্বিশেতিসহত্রশ্লোকাত্মক মহাভারতই জনমেজরের নিকট পঠিত হইয়াছিল। এবং আদিম
ঘহাভারতে চতুর্বিশেতি সহল্র মাত্র শ্লোক ছিল। পরে ক্রমে নানা ব্যক্তির রচনা উহাতে
শ্রেকিও ইইয়া মহাভারতের আকার চারিগুণ বাড়িয়ছে। সত্য বটে, ঐ অমুক্রমণিকাতেই
লিখিত আছে থে, তাহার পর বেদব্যাস বিষ্টলক্ষ্যোকাত্মক মহাভারত রচনা করিয়াছিলেন,
এবং তাহার কিয়দংশ দেবলোকে, কিয়দংশ পিতৃলোকে, কিয়দংশ গদ্ধর্বলোকে ও এক
লক্ষ্ মাত্র মন্থ্যুলোকে পঠিত হইয়া থাকে। এই অনৈস্ত্র্যিক ব্যাপার ঘটিত কথাটা বে
আদিম অমুক্রমণিকাধ্যায়ের মধ্যে প্রক্রিপ্ত হইয়াছে, তিষ্বিয়ে কোনও সংশ্রম থাকিতে পারে
না। দেবলোকে বা পিতৃলোকে বা গদ্ধর্বলোকে মহাভারতপাঠ, অথবা বেদব্যাসই হউদ
বা যেই হউন, ব্যক্তিবিশেষের যিষ্ট লক্ষ শ্লোক রচনা করা আমরা সহজেই অবিশ্বাস করিতে
পারি। আমি পূর্বেই দেখাইয়াছি যে, ২৭২ শ্লোকাত্মক উপক্রমণিকার মধ্যে ১২২ শ্লোক

#### দশম পরিচ্ছেদ

#### প্রক্রিপ্তনির্ব্বাচনপ্রণালী

আমাদিগের বিচার্য্য বিষয় যে, মহাভারতের কোন্ কোন্ অংশ প্রকিপ্ত। ইহা
পূর্বপরিচ্ছেদে দ্বির হইয়াছে। একণে দেখিতে হইবে যে, এই বিচার সম্পন্ন করিবার
কোন উপায় আছে কি না। অর্থাৎ কোন্ অংশ প্রক্রিপ্ত এবং কোন্ অংশ প্রক্রিপ্ত নহে,
ভাহা দ্বির করিবার কোন কক্ষণ পাওয়া যায় কি না ?

মন্ত্রজীবনে যে সকল কার্য্য সম্পন্ন হয়, সকলই প্রমাণের উপর নির্ভর করিয়া
নির্কাহ করা যায়। তবে বিষয়ভেদে প্রমাণের অল্প বা অধিক বলবতা প্রয়োজনীয় হয়।
যে প্রমাণের উপর নির্ভর করিয়া আমরা সচরাচর জীবনযাত্রার কার্য্য নির্কাহ করি,
ভাহার অপেক্ষা গুরুতর প্রমাণ ব্যতীত আদালতে একটা মোকদমা নিম্পাল্ল হয় না, এবং
আদালতে যেরূপ প্রমাণের উপর নির্ভর করিয়া বিচারক একটা নিম্পত্তিতে উপস্থিত হইতে
পারেন, ডাহার অপেক্ষা বলবান্ প্রমাণ ব্যতীত বৈজ্ঞানিক, বিজ্ঞানসংক্ষীয় কোন সিদ্ধান্তে

উপনীত হইতে পাৰেন নাৰ এই অভ বিষয়তেকে ভিন্ন ভিন্ন প্ৰমাণনাত্ত স্ট হইয়াছে।
যথা,—আলালভের ভক্ত আনাণসম্বনীয় আইন (Law of Evidence), বিভানের জন্ম
অনুমানভন্ন (Logic বা Inductive Philosophy) এবং ঐতিহাসিক ভন্ন নিরূপণ জন্ম
এইরপ একটি প্রমাণনাত্ত্ত আছে। উপন্থিত তন্ধ নিরূপণ জন্ম সেইরপ কভক্তালি
প্রমাণের নিয়ম সংস্থাপন করা যাইতে পারে; যথা—

১ম,—আমরা পূর্বে পর্বসংগ্রহাধ্যায়ের কথা বলিয়াছি। বাহার প্রসঙ্গ সেই পর্বন সংগ্রহাধ্যায়ে নাই, ভাহা যে নিশ্চিত প্রক্রিপ্ত, ইহাও ব্রাইয়াছি। এইটিই আমাদিগের প্রথম সূত্র।

২র,—অমুক্রমণিকাধ্যায়ে লিখিত আছে যে, মহাভারতকার ব্যাসদেবই হউন, পরি
থিনিই হউন, তিনি মহাভারত রচনা করিয়া সার্জনত শ্লোকময়ী অমুক্রমণিকার ভারতীয়
নিখিল বভান্তের সার সঙ্কলন করিলেন। ঐ অমুক্রমণিকাধ্যায়ের ৯৩ শ্লোক হইতে ২৪১
শ্লোক পর্যান্ত এইরপ একটি সারসঙ্কলন আছে। যদিও ইহাতে সার্জনতের অপেকা ৯টি
শ্লোক বেশি হইল, তাহা না ধরিলেও চলে। এমনও হইতে পারে যে ৯টি শ্লোক ইহারই
মধ্যে প্রক্রিপ্ত হইয়াছে। এখন এই ১৫৯ শ্লোকের মধ্যে যাহার প্রসঙ্গ না পাইব, তাহা
আমরা প্রক্রিপ্ত বলিয়া বিবেচনা করিতে বাধ্য।

তয়,—য়াহা পরক্ষার বিরোধী তাহার মধ্যে একটি অবশ্য প্রক্ষিপ্ত। যদি দেখি যে কোন ঘটনা ছই বার বা ততোধিক বার বিবৃত্ত হইয়াছে, অথচ ছটি বিবরণ ভিন্ন প্রকার বা পরক্ষার বিরোধী, তবে তাহার মধ্যে একটি প্রক্ষিপ্ত বিবেচনা করা উচিত। কোন লেখকই অনর্থক পুনকজি, এবং অনর্থক পুনকজি দ্বারা আত্মবিরোধ উপস্থিত করেন না। অনবধানতা বা অক্ষমতা বশতঃ যে পুনকজি বা আত্মবিরোধ উপস্থিত হয়, সে স্বতম্ব কথা। তাহাও অনায়াসে নির্বাচন করা যায়।

৪র্থ,— সুক্বিদিগের রচনাপ্রণালীতে প্রায়ই কডকপ্রলি বিশেষ লক্ষণ থাকে।
মহাভারতের কডকগুলি এমন অংশ আছে যে, তাহার মৌলিকতা সম্বন্ধে কোন সন্দেহ
হইতে পারে না—কেন না, ডাহার অভাবে মহাভারতে মহাভারতহ থাকে না, দেখা যায়
যে, সেগুলির রচনাপ্রণালী সর্বত্ত এক প্রকার লক্ষণবিশিষ্ট। যদি আর কোন অংশের রচনা
এক্ষপ দেখা যায় যে, দেই সেই লক্ষণ ভাহাতে নাই, এবং এমন সকল লক্ষণ আছে যে, ভাহা
প্র্বোক্ত লক্ষণ সকলের সঙ্গে অসলত, তবে সেই অসলভলকণ্যুক্ত রচনাকে প্রক্রিও
বিবেচনা করিবার কারণ উপস্থিত হয়।

শেন,—মহাভারতের কবি এক জন শ্রেষ্ঠ কবি, তদ্বিষয়ে সংশয় নাই। শ্রেষ্ঠ কবিদিগের বর্ণিত চরিত্রগুলির সর্ববাংশ পরস্পর স্থসকত হয়। যদি কোথাও তাহার ব্যতিক্রম দেখা বায়, তবে সে অংশ প্রক্ষিপ্ত বলিয়া সন্দেহ করা যাইতে পারে। মনে কর, যদি কোন হজ্ঞলিখিত মহাভারতের কাপিতে দেখি যে, স্থানবিশেষে ভীত্মের পরদারপরায়ণতা বা ভীমের ভীক্ষতা বর্ণিত হইতেছে, তবে জানিব যে এ অংশ প্রক্ষিপ্ত।

৬৯,—যাহা অপ্রাসঙ্গিক, তাহা প্রক্রিপ্ত হইলেও হইতে পারে, না হইলেও হইতে পারে। কিন্তু অপ্রাসঙ্গিক বিষয়ে যদি পূর্ব্বোক্ত পাঁচটি লক্ষণের মধ্যে কোন লক্ষণ দেখিতে পাই, তবে তাহা প্রক্রিপ্ত বিবেচনা করিবার কারণ আছে।

৭ম,—যদি তুইটি ভিন্ন ভিন্ন বিবরণের মধ্যে একটিকে তৃতীয় লক্ষণের দার। প্রক্ষিপ্ত বোধ হয়, যেটি অফ্য কোন লক্ষণের অন্তর্গত হইবে, সেইটিকেই প্রক্ষিপ্ত বলিয়া পরিত্যাগ করিতে হইবে।

এখন এই পর্য্যন্ত বুঝান গেল। নির্ব্বাচনপ্রণালী ক্রমশঃ স্পষ্টতর করা যাইবে।

# একাদশ পরিচ্ছেদ

#### নির্বাচনের ফল

মহাভারত পুনঃ পুনঃ পড়িয়া এবং উপরিলিখিত প্রণালীর অনুবর্ত্তী হইয়া বিচারপূর্ব্বক আমি এইটুকু ব্ঝিয়াছি যে, এই গ্রন্থের তিনটি ভিন্ন ভিন্ন ন্তর আছে। প্রথম, একটি আদিম কন্ধাল; তাহাতে পাশুবদিগের জীবনবৃত্ত এবং আনুসঙ্গিক কৃষ্ণকথা ভিন্ন আর কিছুই নাই। ইহা বড় সংক্ষিপ্ত। বোধ হয়, ইহাই সেই চতুর্বিবংশতিসহস্রশ্লোকাত্মিকা ভারতসংহিতা। তাহার পর আর এক ন্তর আছে, তাহা প্রথম ন্তর হইতে ভিন্নলক্ষণাক্রান্ত; অথচ তাহার অংশ সমুদায় এক লক্ষণাক্রান্ত। আমরা দেখিব যে, মহাভারতের কোন কোন আংশের রচনা অতি উদার, বিকৃতিশৃত্য, অতি উচ্চ কবিছপূর্ণ। অত্য অংশ অনুদার, কিন্ত পারমার্থিক দার্শনিকভব্বের সঙ্গে ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধযুক্ত, স্মৃতরাং কাব্যাংশে কিছু বিকৃতিপ্রাপ্ত; কবিছপূত্য নহে, কিন্তু যে কবিছ আছে, সে কবিছের প্রধান অংশ অঘটনঘটনকৌশল, তদ্বিয়ে সৃষ্টি-চাতুর্য্য। প্রথম শ্রেণীর লক্ষণাক্রান্ত যে সকল অংশ, সেগুলি এক জনের রচনা; দ্বিতীয় শ্রেণীর লক্ষণবিশিষ্ট যে সকল রচনা, তাহা দ্বিতীয় ব্যক্তির রচনা বলিয়া বোধ হয়। প্রথম

শ্রেণীর লক্ষণবিশিষ্ট অংশই প্রাথমিক, বা আদিম; এবং বিজীয় শ্রেণীর লক্ষণযুক্ত অংশগুলি পরে রচিত হইয়া, তাহার উপর প্রক্রিপ্ত হইয়াছে, এরূপ বিবেচনা করা বাইতে পারে। কেন না, প্রথম কথিত অংশ উঠাইয়া লইলে, মহাভারত থাকে না; যাহা থাকে, তাহা কদ্বালবিচ্যুতমাংসপিতের হ্যায় বন্ধনশৃষ্ঠ এবং প্রয়োজনশৃষ্ঠ নির্প্ত বলিয়া বোধ হয়। কিন্ত বিতীয় শ্রেণীর লক্ষণবিশিষ্ট যাহা, তাহা উঠাইয়া লইলে, মহাভারতের কিছু ক্ষতি হয় না, কেবল কতকগুলি নিস্প্রয়োজনীয় অলঙ্কার বাদ যায়; পাশুবদিগের জীবনহত্ত অথশু থাকে। অতএব প্রথম শ্রেণীর লক্ষণবিশিষ্ট অংশগুলিকে আমি প্রথম স্তর, এবং বিতীয় শ্রেণীর লক্ষণবিশিষ্ট রচনাগুলিকে বিতীয় স্তর বিবেচনা করি। প্রথম স্তরে, ও বিতীয় স্তরে, আর একটা গুরুতর প্রভেদ এই দেখিব যে, প্রথম স্তরে কৃষ্ণ ঈশ্বরাবতার বা বিষ্ণুর অবতার বলিয়া সচরাচর পরিচিত নহেন; নিজে তিনি আপনার দেবত্ব স্বীকার করেন না; এবং মান্থবী ভিন্ন দৈবী শক্তি দারা কোন কর্ম সম্পন্ন করেন না। কিন্ত বিতীয় স্তরে, তিনি স্পষ্টতঃ বিষ্ণুর অবতার বা নারায়ণ বলিয়া পরিচিত এবং অর্চিত; নিজেও নিজের ঈশ্বরত্ব ঘোষিত করেন; কবিও তাঁহার ঈশ্বরত্ব প্রতিপন্ন করিবার জন্ম বিশেষ প্রকারে যত্নশীল।

ইহা ভিন্ন মহাভারতে আরও এক স্তর আছে। তাহাকে তৃতীয় স্তর বলিছেছি।
তৃতীয় স্তর অনেক শতাকী ধরিয়া গঠিত হইয়াছে। যে যাহা যথন রচিয়া "বেশ
রচিয়াছি" মনে করিয়াছে, দে তাহাই মহাভারতে পুরিয়া দিয়াছে। মহাভারত পঞ্চম
বেদ। এ কথার একটি গৃঢ় তাৎপর্য্য আছে। চারি বেদে শৃদ্র এবং স্ত্রীলোকের অধিকার
নাই, কিন্তু Mass Education লইয়া তর্কবিতর্ক আন্ধ নৃতন ইংরেজের আমলে হইতেছে
না। অসাধারণ প্রতিভাশালী ভারতবর্ষের প্রাচীন ঋষিরা বিলক্ষণ বৃঝিয়াছিলেন যে,
বিছা ও জ্ঞানে স্ত্রীলোকের ও ইতর লোকের, উচ্চ শ্রেণীর সঙ্গে সমান অধিকার। তাঁহারা
বৃঝিয়াছিলেন যে, আপামর সাধারণ সকলেরই শিক্ষা ব্যতীত সমাজের উন্ধৃতি নাই।
কিন্তু তাঁহারা আধুনিক হিন্দুদিগের মত প্রতিভাশালী পূর্ব্বপুক্ষদিগকে অবজ্ঞা করিতেন
না। তাঁহারা "অতীতের সহিত বর্ত্তমানের বিছেদকে" বড় ভয় করিতেন। পূর্ব্বপুক্ষদেরা
বলিয়া গিয়াছেন যে, বেদে শৃদ্র ও স্ত্রীলোকের অধিকার নাই—ভাল, সে কথা বজায় রাধা
যাউক। তাঁহারা ভাবিলেন, যদি এমন কিছু উপায় করা যায় যে, যাহা শিধিবার, তাহা
স্ত্রীলোকে ও শৃদ্রে বেদ অধ্যয়ন না করিয়াও এক স্থানে পাইবে, তবে সে কথা বজায় রাধিয়া
চলা যায়। বরং যাহা সর্ক্রন্থনে। বন, এমন সামগ্রীর সঙ্গে যুক্ত হইয়া সর্বলোকের
নিকট সে শিক্ষা বড় আদরণীয় হইবে। তিন স্তরে সম্পূর্ণ যে মহাভারত এখন আমরা পড়ি,

ভাহা ব্রাহ্মণিদের লোক-শিক্ষার উদ্ধেশে অক্ষয় কীর্তি। কিন্তু এই কারণে ভালসন্দ অনেক কথাই ইহার ভিতর আসিয়া পড়িয়াছে। শান্তিপর্ব ও অমুশাসনিক পর্বের অধিকাংশ, ভীত্মপর্বের শ্রীমন্তগবদগীতা পর্বাধ্যায়, বনপর্বের মার্কণ্ডেয়সমন্তা পর্বাধ্যায়, উন্তোগপর্বের প্রক্ষাগর পর্বাধ্যায়, এই ভৃতীয় স্তর-সঞ্চয়-কালে রচিত বলিয়া বোধ হয়। পক্ষাস্তরে আদিপর্বের শকুন্তলোপাধ্যানের পূর্বের যে অংশ এবং বনপর্বের তীর্ধবাত্রা পর্বাধ্যায় প্রভৃতি অপকৃষ্ট অংশও এই স্তর-গুড়।

এই ডিন স্তরের, নিম অর্থাং প্রথম স্তরই প্রাচীন, এই ক্ষ্ণাই তাছাই মৌলিক বলিয়া গ্রহণ করা যাইতে পারে। যাহা সেখানে নাই, ভাহা দিভীয় বা তৃডীয় স্তরে দেখিলে, ভাহা কবিকল্লিভ অনৈভিহাসিক বৃত্তান্ত বলিয়া আমাদিগের পরিভাগে করা উচিত।

# षोक्न श्रीतिप्रकृत

# ষ্ট্ৰৈস্গিক বা অতিপ্ৰকৃত

এত দ্রে আমরা যে কথা পাইলাম, তাহা ছুলতঃ এই :—যে সকল গ্রন্থে কৃষ্ণকথা আছে, তাহার মধ্যে মহাভারত সর্ব্বপূর্ববর্তী। তবে, আমাদিগের মধ্যে যে মহাভারত প্রচলিত, তাহার তিন ভাগ প্রক্ষিপ্ত; এক ভাগ মাত্র মৌলিক। সেই এক ভাগের কিছু ঐতিহাসিকতা আছে। কিছু, সেই ঐতিহাসিকতা কতটুকু ?

এই প্রশ্নের উত্তরে কেহ কেহ বলিবেন যে, সে বিচারে কিছুমাত্র প্রয়োজন নাই। কেন না, মহাভারত ব্যাসদেবপ্রণীত; ব্যাসদেব মহাভারতের যুদ্ধের সমকালিক ব্যক্তি; মহাভারত সমসাময়িক আখ্যান,—Contemporary History, ইহার মৌলিক অংশ অবশ্য বিশ্বাসযোগ্য।

এখন যে মহাভারত প্রচলিত, তাহাকে ঠিক সমসাময়িক গ্রন্থ বলিতে পারি না।
আদিম মহাভারত ব্যাসদেবের প্রণীত হইতে পারে, কিন্তু আমরা কি তাহা পাইরাছি?
প্রক্ষিপ্ত বাদ দিলে যাহা থাকে, তাহা কি ব্যাসদেবের রচনা । যে মহাভারত এখন প্রচলিত,

<sup>\*</sup> শ্বীশৃত্তবিজ্ঞবন্ধ নাং জ্ঞান অপ্তিগোচরা।
কর্মশ্রেরিন মূঢ়ানাং শ্রের এবং তবেদিহ।
ইতি ভারতমাখানং কুপরা মূনিনা কুতং।
শ্বীমন্তাগবত। ১ স্কা ৪ জা । ২৫।

তাহা উপ্রশ্রবাঃ সৌতি নৈমিবারণ্যে শৌনকাদি শ্ববিদিন্ন নিকট বলিতেছেন। তিনি বলেন যে, জনমেজরের দর্শসতে বৈশন্দায়নের নিকট বে মহাভারত শুনিরাছিলেন, তাহাই তিনি শ্ববিদিণের শুনাইবেন। স্থানাস্তরে ক্ষিত হইয়াছে বে উপ্রশ্রবাঃ সৌতি তাহার পিতার কাছেই বৈশন্দায়ন-সংহিতা অধ্যয়ন করিয়াছিলেন। একণে মহাভারতে ব্যাসের জন্মবৃত্তাস্তের পর, ৬৩ অব্যায়ে, বৈশন্দায়ন কর্তুক্ট ক্ষিত হইয়াছে যে—

> विज्ञानशाभवायीन महाजावजनक्यान्। दमकः विविनिः तेनतः जनतेकतं चमाचावम् ॥ व्यक्तिको नवत्ता तेनन्त्रायनत्वर ह। नःहिजादेवः भूषकृत्वन जावजन्न व्यकानिजाः॥

वामिनका । ७० वा । ३६-३५

অর্থাৎ ব্যাসদেব, বেদ এবং পঞ্চম বেদ মহাভারত স্থমন্ত, জৈমিনি, পৈল, স্বীয় পুত্র শুক, এবং বৈশম্পায়নকে শিধাইলেন। তাঁহারা পৃথক্ পৃথক্ ভারতসংহিতা প্রকাশিত করিলেন। \*

ভাহা হইলে, প্রচলিত মহাভারত বৈশম্পায়ন প্রণীত ভারতসংহিতা। ইহা জনমেজয়ের সভায় প্রথম প্রচারিত হয়। জনমেজয়, পাগুবদিগের প্রপৌত্র।

সে যাহা হউক, উপস্থিত মহাভারত আমরা বৈশম্পায়নের নিকটও পাইতেছি না। উত্রাশ্রবাঃ বলিতেছেন যে, আমি ইহা বৈশম্পায়নের নিকট পাইয়াছি। অথবা তাঁহার পিতা বৈশম্পায়নের নিকট পাইয়াছিলেন, তিনি তাঁহার পিতার নিকট পাইয়াছিলেন। উত্রাশ্রবাঃ যাহা বলিতেছেন, তাহা আমরা আর এক ব্যক্তির নিকট পাইতেছি। সেই ব্যক্তিই বর্ত্তমান মহাভারতের প্রথম অধ্যায়ের প্রণেতা, এবং মহাভারতের অনেক স্থানে তিনিই বক্তা।

তিনি বলিতেছেন, নৈমিষারণ্যে শৌনকাদি ঋষি উপস্থিত; সেখানে উগ্রশ্রবাঃ আসিলেন, এবং ঋষিগণের সঙ্গে উগ্রশ্রবার এই ভারত সম্বন্ধে ও অক্সাম্ম বিষয়ে যে কথোপকথন হইল, তাহাও তিনি বলিতেছেন।

ভবে ইহা স্থির যে, (১) প্রচলিত মহাভারত আদিম বৈয়াসিকী সংহিতা নহে।
(২) ইহা বৈশম্পায়ন-সংহিতা বলিয়া পরিচিত, কিন্তু আমরা প্রকৃত বৈশম্পায়ন-সংহিতা

কৈমিনিভারতের নাম গুনিতে পাওরা যার। ইহার অব্যেশ-পর্ক বেবর সাহেব দেখিরাছেন। আর সকল বিশৃত্ত

ইইরাছে। আবলারন গৃহ্ন প্রত্যে আছে "প্রস্কুতিনিনিবেশ-পারনগৈল-প্রত-ভারত-মহাভারত-ধর্মাচার্গাঃ"। তাহা হইলে স্থমক্ত
প্রকার, কৈমিনি ভারতকার, বৈশ-পারন মহাভারতকার, এবং গৈল ধর্মশাল্লকার।

গাইয়াছি কি না, ভাষা সন্দেহ। ভার পর প্রমাণ করিয়াছি বে, (৩) ইবার প্রায় ভিৰ ভাগ প্রাক্তিয়। সভ্তমন আমাদের পক্তে নিভান্ত আবশুক বে, মহাভারতকে কৃষ্ণচনিজের ভিত্তি করিছে গেলে অভি সাবধান হইয়া এই প্রন্থের ব্যবহার করিতে হইবে।

্ৰেই সাৰ্থানতার জন্ম আবশুক যে, যাহা অতিপ্রকৃত বা অনৈস্গিক, তাহাতে আমরা বিশাস করিব না।

আমি এমন বলি না যে, আমরা বাহাকে অনৈসর্গিক বলি, তাহা কাজে কাজেই

মিখ্যা। আমি জানি যে, এমন অনেক নৈস্গিক নিয়ম আছে, যাহা আমরা অবগত নিই।

যেমন এক জন বক্তজাতীয় মন্থয়, একটা ঘড়ি, কি বৈছ্যুতিক সংবাদতল্পীকে অনৈস্গিক
ব্যাপার মনে করিতে পারে, আমরাও অনেক ঘটনাকে সেইরূপ ভাবি। আপনাদিগের
এরূপ অজ্ঞতা স্বীকার করিয়াও বিশেষ প্রমাণ ব্যতীত, কোন অনৈসর্গিক ঘটনায় বিশ্বাস
করিতে পারি না। কেন না, আপনার জ্ঞানের অতিরিক্ত কোন ঐশিক নিয়ম প্রমাণ
ব্যতীত, কাহারও স্বীকার করা কর্ত্তব্য নহে। যদি তোমাকে কেহ বলে, আমগাছে তাল
ফলিতেছে দেখিয়াছি, তোমার তাহা বিশ্বাস করা কর্ত্তব্য নহে। তোমাকে বলিতে হইবে,
হয় আমগাছে তাল দেখাও, নয় বুঝাইয়া দাও কি প্রকারে ইহা হইতে পারে। আর
যে ব্যক্তি বলিতেছে যে, আমগাছে তাল ফলিয়াছে, সে ব্যক্তি যদি বলে, 'আমি দেখি
নাই—শুনিয়াছি,' তবে অবিশ্বাসের কারণ আরও গুরুতর হয়। কেন না, এখানে প্রত্যক্ষ
প্রমাণও পাওয়া গেল না। মহাভারতও তাই। অতিপ্রকৃতের প্রত্যক্ষ প্রমাণও
পাইতেছি না।

বলিয়াছি যে, প্রত্যক্ষ প্রমাণ পাইলেও অতিপ্রকৃত হঠাৎ বিশ্বাস করা যায় না।
নিজে চক্ষে দেখিলেও হঠাৎ বিশ্বাস করা যায় না। কেন না, বরং আমাদিগের জ্ঞানেব্রিয়ের
জ্রান্তি সম্ভব, তথাপি প্রাকৃতিক নিয়মলজ্ঞ্জন সম্ভব, নহে। ব্যাইয়া দাও যে, যাহাকে
অভিপ্রকৃত বলিতেছি, তাহা প্রাকৃতিক নিয়মলঙ্গত, তবে ব্রিব। ব্যাজাতীয়কে ঘড়ী বা
বৈহ্যতিক সংবাদত্তশ্বী ব্যাইয়া দিলে, সে ইহা অনৈস্গিক ব্যাপার বলিয়া বিশ্বাস
করিবে না।

আর ইহাও বক্তব্য যে, যদি প্রীকৃষ্ণকে ঈশ্বরাবতার বলিয়া স্বীকার করা যায় ( আমি তাহা করিয়া থাকি ), তাহা হইলে, তাঁহার ইচ্ছায় যে কোন অনৈসাঁগিক ব্যাপার সম্পাদিত হইতে পারে না, ইহা বলা যাইতে পারে না। তবে যতক্ষণ না প্রীকৃষ্ণকে ঈশ্বরাবতার বলিয়া প্রতিপন্ন করিতে পারা যায়, এবং যতক্ষণ না এমন বিশ্বাস করা যায় যে, তিনি

বহুছ-দেহ ধারণ করিয়া ঐশী শক্তি দারা উচ্চার অভিত্যেত কার্য্য সম্পাদন করিতেন, ওডজন আমি অনৈস্থিক ঘটনা তাঁহার ইন্টা বারা নিম বলিয়া পরিচিত করিতে পারি না বা বিদাস করিতে পারি না।

কেবল তাহাই নছে। যদি স্বীকার করা যার যে, কৃষ্ণ ঈশ্বরাবভার, তিনি স্বেচ্ছাক্রমে অভিপ্রকৃত ঘটনাও ঘটাইতে পারেন, তাহা হইলেও গোল মিটে না। যাহা তাঁহার বারা সিন্ধ, তাহাতে যেন বিশ্বাস করিলাম, কিন্তু বাহা তাঁহার বারা সিন্ধ নহে, এমন সকল অনৈসর্গিক ব্যাপারে বিশ্বাস করিব কেন ? সাব অস্থুর অস্তুরীক্ষে সৌভনগর হাপিত করিয়া যুদ্ধ করিল; বাণের সহস্র বাহু; অশ্বথামা ব্রহ্মশিরা অন্ত্র ত্যাগ করিলে তাহাতে ব্রহ্মাও দশ্ম হইতে লাগিল; এবং পরিশেষে অশ্বথামার আদেশানুসারে, উন্তরার গর্ভস্থ বালককে গর্ভমধ্যে নিহত করিল, ইত্যাদি বিষয়ে বিশ্বাস করিব কেন ?

তার পর কৃষ্ণের নিজ্ঞ-কৃত অনৈসর্গিক কর্মেও অবিশাস করিবার কারণ আছে। তাঁহাকে ঈশ্বরাবতার বলিয়া স্বীকার করিলেও অবিশাস করিবার কারণ আছে। তিনি মানবশরীর ধারণ করিয়া যদি কোন অনৈসর্গিক কর্ম করেন, তবে তাহা তাঁহার দৈবী বা এশী শক্তি দারা যদি কর্ম সম্পাদন করিবেন, তবে তাঁহার মানব-শরীরধারণের প্রয়োজন কি । যিনি সর্ববর্জা, সর্বশক্তিমান, ইচ্ছাময়— বাঁহার ইচ্ছায় এই সমস্ত জীবের সৃষ্টি ও ধ্বংস হইয়া থাকে, তিনি মন্ত্যুগরীরধারণ না করিয়াও কেবল তাঁহার এশী শক্তির প্রয়োগের দারা, যে কোন অস্থ্রের বা মান্ত্র্যের সংহার বা অস্থ্য যে কোন অভিপ্রেত কার্য্য সম্পাদন করিতে পারেন। যদি দৈবী শক্তি দারা বা এশী শক্তি দারা বা এশী শক্তি দারা বা ইচ্ছাম্য় ইচ্ছাপ্র্বক মন্ত্র্যের শরীর ধারণ করেন, তবে দৈবী বা এশী শক্তির প্রয়োগ তাঁহার উদ্দেশ্য বা অভিপ্রেত হইতে পারে না।

তবে শরীরধারণের প্রয়োজন কি ? এমন কোন কর্ম আছে কি যে, জগদীশ্বর শরীরধারণ না করিলে সিদ্ধ হয় না ?

ইহার উন্তরের প্রথমে এই আপত্তি উত্থাপিত হইতে পারে যে, জগদীশ্বরের মানবশরীরধারণ কি সম্ভব ?

প্রথমে ইহার মীমাংসা করা যাইতেছে।

# ब्रह्मामण श्रीद्रद्रष्ट्रम

# ঈশ্ব পৃথিবীতে অবতীৰ্ণ হওয়া কি সম্ভব ?

বস্তুতঃ কৃষ্ণচরিত্রের আলোচনার প্রথমেই কাহারও কাহারও কাছে এই প্রশ্নের উত্তর अभि দিতে হয় যে, ঈশ্বর পৃথিবীতে অবতীর্ণ হওয়া কি সম্ভব ? এ দেশের লোকের বিশ্বাস, কৃষ্ণ ঈশ্বরের অবতার। শিক্ষিতের বিশ্বাস যে, কথাটা অতিশয় অবৈজ্ঞানিক, এবং আমাদিগের খিষ্টান উপদেশকদিগের মতে অতিশয় উপহাসের যোগ্য বিষয়।

এখানে একটা নহে, ছইটি প্রশ্ন হইতে পারে (১) ঈশ্বর পৃথিবীতে অবতীর্ণ হওয়া সম্ভব কি না, (২) তাহা হইলে কৃষ্ণ ঈশ্বরাবতার কি না। আমি এই দ্বিতীয় প্রশ্নের কোন উত্তর দিব না। প্রথম প্রশ্নের কিছু উত্তর দিতে ইচ্ছা করি।

সৌভাগ্যক্রমে আমাদিগের খ্রিষ্টিয়ান গুরুদিগের সঙ্গে আমাদিগের এই স্থুল কথা লইয়া মতভেদ হইবার সন্তাবনা নাই। তাঁহাদিগকে ঈশ্বরের অবতার সন্তব বলিয়া মানিতে হয়, নহিলে যিশু টিকেন না। আমাদিগের প্রধান বিবাদ দার্শনিক ও বৈজ্ঞানিকদিগের সঙ্গে।

ইহাদিগের মধ্যে অনেকে এই আপত্তি করিবেন, যেখানে আদৌ ঈশ্বরের অন্তিক্বের প্রমাণাভাব, সেখানে আবার ঈশ্বরের অবতার কি ? বাঁহারা ঈশ্বরের অন্তিক্ব অন্থীকার করেন, আমরা তাঁহাদিগের সঙ্গে কোন বিচার করি না। তাঁহাদের ঘূণা করিয়া বিচার করি না, এমত নহে। তবে জানা আছে যে, এ বিচারে কোন পক্ষের উপকার হয় না। তাঁহারা আমাদের ঘূণা করেন, তাহাতে আপত্তি নাই।

ভাহার পর আর কতকগুলি লোক আছেন যে, তাঁহারা ঈশ্বরের অন্তিম্ব স্বীকার করেন, কিন্তু তাঁহারা বলিবেন, ঈশ্বর নিগুণ। সগুণেরই অবতার সম্ভব। ঈশ্বর নিগুণ, স্তরাং তাঁহার অবতার অসম্ভব।

এ আপত্তিরও আমাকে বড় সোজা উত্তর দিতে হয়। নিগুণ ঈশ্বর কি, তাহা আমি বৃথিতে পারি না, স্করাং এ আপত্তির মীমাংসা করিতে সক্ষম নহি। আমি জানি যে বিস্তর পণ্ডিত ও ভাবৃক ঈশ্বরকে নিগুণ বলিয়াই মানেন। আমি পণ্ডিতও নহি, ভাবৃকও নহি, কিন্তু আমার মনে মনে বিশ্বাস যে, এই ভাবৃক পণ্ডিতগণও আমার মত, নিগুণ ঈশ্বর বৃথিতে পারেন না, কেন না মন্ত্রের এমন কোন চিত্তবৃত্তি নাই, যন্ত্রারা আমরা নিশুণ ঈশ্বর বৃথিতে পারি। ঈশ্বর নিশুণ হইলে হইতে পারেন, কিন্তু আমরা নিশুণ বৃথিতে

পারি না, কেন না আমাদের দে শক্তি নাই। মুখে বলিতে পারি বটে ষে, ঈশ্বর নির্দ্তণ, এবং এই কথার উপর একটা দর্শনশান্ত গড়িতে পারি, কিন্ত যাহা কথার বলিতে পারি, তাহা যে মনে বুঝি, ইহা অনিশ্চিত। "চতুকোণ গোলক" বলিলে আমাদের রসনা বিদীর্ণ হয় না বটে, কিন্তু "চতুকোণ গোলক" মানে ত কিছুই বুঝিলাম না। তাই চুর্বি স্পোন্সর্ এত কাল পরে নিগুণ ঈশ্বর ছাড়িয়া দিয়া সগুণেরও অপেক্ষা যে সগুণ ঈশ্বর ("Something higher than Personality") তাহাতে আসিয়া পড়িয়াছেন। অতএব আইস, আমরাও নিগুণ ঈশ্বরের কথা ছাড়িয়া দিই। ঈশ্বরকে নিগুণ বলিলে স্রষ্টা, বিধাতা, পাতা, ত্রাণকর্তা কাহাকেও পাই না। এমন ঝক্মারিতে কাজ কি ?

যাঁহার। সগুণ ঈশ্বর স্বীকার করেন, তাঁহাদেরও ঈশ্বর পৃথিবীতে অবতীর্ণ হওয়ার সম্ভাবনা স্বীকার পক্ষে অনেকগুলি আপত্তি আছে। এক আপত্তি এই যে, ঈশ্বর সন্তণ হউন, কিন্তু নিরাকার। যিনি নিরাকার, তিনি আকার ধারণ করিবেন কি প্রকারে ?

় উত্তরে, জিজ্ঞাসা করি, যিনি ইচ্ছাময় এবং সর্বশক্তিমান্, তিনি ইচ্ছা করিলে নিরাকার হইলেও আকার ধারণ করিতে পারেন না কেন ? তাঁহার সর্বশক্তিমন্তার এ সীমানির্দ্দেশ কর কেন ? তবে কি তাঁহাকে সর্বশক্তিমান্ বলিতে চাও না ? যিনি এই জড় জগংকে আকার প্রদান করিয়াছেন, তিনি ইচ্ছা করিলে নিজে আকার প্রহণ করিতে পারেন না কেন ?

বাঁহারা এ আপত্তি না করেন, তাঁহারা বলিতে পারেন ও বলেন যে, যিনি সর্ববশক্তিমান, তাঁহার জগৎ-শাসনের জন্ম, জগতের হিত জন্ম, মন্থ্যুকলেবর ধারণ করিবার প্রয়োজন কি? যিনি ইচ্ছাক্রমেই কোটি কোটি বিশ্ব স্টুই ও বিশ্বস্ত করিতেছেন, রাবণ কুন্তকর্ণ কি কংস শিশুপাল-বধের জন্ম তাঁহাকে নিজে জন্মগ্রহণ করিতে ছইবে, বালক হইয়া মাতৃত্তম্য পান করিতে হইবে, ক, খ, গ, ঘ শিখিয়া শাল্রাধ্যয়ন করিতে ছইবে, তাহার পর দীর্ঘ মন্থ্য-জীবনের অপার হুংখ ভোগ করিয়া শেষে স্বয়ং অল্পধারণ করিয়া, আহত বা কখন পরাজিত ছইয়া, বহ্বায়াসে হুরাআদের বধসাধন করিতে ছইবে, ইহা অতি অপ্রদের কথা।

বাঁহারা এইরপ আপত্তি করেন, তাঁহাদের মনের ভিতর এমনি একটা কথা আছে যে, এই মন্ত্রা-জন্মের যে সকল ছঃখ—গর্ভে অবস্থান, জন্ম, স্তন্ত্রপান, শৈশব, শিক্ষা, জন্ম,

<sup>&</sup>quot;Our conception of the Delty is then bounded by the conditions which bound all human knowledge and therefore we cannot represent the Delty as he is, but as he appears to us."—Mansel, Metaphysics, p. 384.

বৰাৰ হয়, বৰণ, আনকাৰ আনবাধ বেদন কই পাই, ইবাৰও বৃথি নেইবাণ। ভাইনিবান কুল বৃথিকে এইই আনে না বে, জিনি ক্ৰেন্ত্ৰৰ অনীত, ভাঁহাৰ কিছুতেই হাৰ কাই, আই নাই । অনুতেৱ ক্ৰম, পালন, লহু, বেদন ভাঁহাৰ লীলা (Manifosiabion), এ সকল ভেমনি ভাঁহাৰ লীলামাত্ৰ হইতে পাৰে। ভূমি বলিভেছ, ডিনি মুহূর্ডমধ্যে বাহাদিগতে ইক্লেন্ত্ৰনে সংহাৰ ক্রিভে পারেন, ভাহাদের ধাংসের জন্ম ভিনি মন্ত্ৰ-জীবন-পরিমিভ ভাল ব্যাপিয়া আয়ান পাইবেন কেন । ভূমি ভূলিয়া বাইডেছ যে, বাহার কাছে অনস্থ কালও পালক মাত্ৰ, ভাঁহাৰ কাছে মুহূর্ত্তে ও মহন্ত্ৰ-জীবন-পরিমিভ কালে প্রভেদ কি !

ভবে এই যে অসুরবধ কথাটা আমরা বিষ্ণুর অবভার সম্বন্ধে অনেক দিন হইতে পুরাণাদিতে শুনিয়া আসিতেছি, এ কথা শুনিয়া অনেকের অবভার সম্বন্ধে অনাস্থা হইতে গোরে বটে। কেবল একটা কংস বা শিশুপাল মারিবার জন্ম যে অয়ং ঈশ্বরকে ভূতলে মানবরূপে জন্মগ্রহণ করিতে হইবে, ইহা অসম্ভব কথা বটে। যিনি অনস্তশক্তিমান, ভাঁহার কাছে কংস শিশুপালও যে, এক কুল্ম পভলও সে। বাস্তবিক যাহারা হিন্দুধর্মের প্রকৃত মর্ম্ম গ্রহণ করিতে না পারে, ভাহারাই মনে করে যে, অবভারের উদ্দেশ্য দৈত্য বা ভ্রাত্মা বিশেষের নিধন। আসল কথাটা, ভগবদগীতায় অভি সংক্ষেপে বলা হইতেছে :—

"পরিআণায় সাধ্নাং বিনাশায় চ হৃদ্ধতাম্। ধর্মসংরক্ষণার্থায় সম্ভবামি যুগে যুগে॥"

এ কথাটা অতি সংক্ষিপ্ত। "ধর্মসংরক্ষণ" কি কেবল হুই একটা হুরাআ বধ করিলেই হয় ? ধর্ম কি ? তাহার সংরক্ষণ কি কি প্রকারে হুইতে পারে ?

আমাদিগের শারীরিক ও মানসিক বৃত্তি সকলের সর্বাঙ্গীণ কূর্ত্তি ও পরিণতি, সামঞ্জয় ও চরিতার্থতা ধর্ম। এই ধর্ম অফুশীলনসাপেক্ষ, এবং অফুশীলন কর্মসাপেক্ষ।\*
অতএব কর্মই ধর্মের প্রধান উপায়। এই কর্মকে বুধ্র্মপালন (Duby) বলা যায়।

মনুষ্য কডকটা নিজ রক্ষা, ও বৃত্তি সকলের বশীভূত হইয়া ষতঃই কর্ম্মে প্রবৃত্ত হয়।
কিন্তু যে কর্ম্মের দারা সকল বৃত্তির সর্ববাঙ্গীণ ক্ষৃত্তি ও পরিণতি, সামঞ্জন্য ও চরিতার্থতা ঘটে,
তাহা ছরহ। যাহা ছরহ, তাহার শিক্ষা কেবল উপদেশে হয় না—আদর্শ চাই। সম্পূর্ণ
ধর্মের সম্পূর্ণ আদর্শ ঈশর ভিন্ন আর কেহ নাই। কিন্তু নিরাকার ঈশর আমাদের আদর্শ
হইতে পারেন না। কেন না, তিনি প্রথমতঃ অশরীরী, শারীরিকবৃত্তিশৃষ্ঠ ; আমরা
শরীরী, শারীরিক বৃত্তি আমাদের ধর্মের প্রধান বিদ্ব। দ্বিতীয়তঃ তিনি অনস্ত, আমরা

भेरकुछ এই गर्मित गांगा गर्मछरच मन्।

THE HE DESCRIPTION OF THE PERSON OF THE PERS and where the meaning with the ball them steen steen with the वैक्तांग्रहारक व्यक्तांक्य । अक्रुक सर्व कारत मात्र कंद विकास कविता वार्य स्थितक en. छात्रा बादन ता: प्रेयत बाह सरवात हरेला दन निका हरेतात दनके नवायता। এমত ভবে সমান ভীবের প্রতি কলণা করিয়া পরীর বারণ করিবেন, ইছার অসভাবনা কি 🖈 এ কৰা সামি গড়িয়া বলিভেছি না। ভগৰদনীতার ভগৰদুভির ভাংশহাও এই THE PROPERTY OF THEFT HER THEFT HER THEFT WAS

ভন্মাদসকঃ সভতং কার্য্যং কর্ম সমাচর। ষসক্ষো ছাচবন্ কর্ম পরমাগ্নোতি পুরুষ: । ১১। कर्पाटेशव हि नःनिष्किमान्तिका सनकाममः। লোকসংগ্ৰহথমবাপি সংপশ্ৰন কৰ্ত্ত মুহসি॥ ২০। यन्यनाप्त्रिक ध्यष्टिक खान्द्रवा स्तः। স বং প্রমাণং কুরুতে লোকন্তদমুবর্ত্ততে ॥ ২১। ন মে পার্থান্ডি কর্তব্যং ত্রিয় লোকের কিঞ্চন। নানবাপ্তমবাপ্তব্যং বর্ত্ত এব চ কর্মণি। ২২। যদি ছহং ন বর্জেয়ং জাতু কর্ম্মণাত জ্রিত:। মম বন্ধা হবৰ্ডন্তে মহুয়া: পাৰ্ধ দৰ্বনা: ৷ ২৩ ৷ উৎসীদেয়বিমে লোকা ন কুর্যাং কর্ম চেম্বর্ম। সঙ্কত চ কর্তা স্থামূপহক্সামিমা: প্রজা: ॥ ২৪। গীতা, ৩ আ।

"পুরুষ আসক্তি পরিত্যাগ করিয়া, কর্মাহ্গান করিলে মোক্ষলাভ করেন; অতএব তুমি জাসক্তি পরিত্যাগ করিয়া কর্মাহ্মচান কর, জনক প্রভৃতি মহাত্মাগণ কর্ম দারাই সিদ্ধিলাভ করিয়াছেন। শ্রেষ্ঠ ব্যক্তি যে আচরণ করেন, ইতর ব্যক্তিরা তাহা করিয়া থাকে, এবং তিনি যাহা মাক্ত করেন, তাহারা তাহারই অন্তর্গান অন্তবর্তী হয়। অতএব তুমি লোকদিগের ধর্মরক্ষণার্থ কর্মান্তর্গান কর। দেখ, তিত্বনে আমার কিছুই অপ্রাপ্য নাই, স্বতরাং আমার কোন প্রকার কর্তব্যপ্ত নাই, তথাপি আমি কর্মাহ্ন্তান করিতেছি \*। যদি আমি আলক্ত্রীন হইয়া কখন কর্মাত্মহান না করি, তাহা হইলে, সমৃদায় লোকে আমার অত্নবর্তী হইবে, অতএব আমি কর্মনা করিলে এই সমন্ত লোক উৎসন্ন হইয়া বাইবে, এবং আমি বর্ণসঙ্কর ও প্রজাগণের মলিনতার হেড় হছব।"

কালীপ্রসন্ধ সিংহের অনুবাদ।

কৃষ্ণ অর্থাৎ বিনি পরীরধারী ঈশর, তিনি এই কথা ব্লিডেছেন।

লেখন বৈজ্ঞানিকনিগের শেষ ও প্রধান আপত্তির কথা এখনও বলি নাই। তাঁহারা বলেন যে, ঈশ্বর আছেন সভ্য, এবং জিনি প্রস্তা ও নিয়ন্তা, ইহাও সভ্য। কিন্তু তিনি গাড়ীয় কোচমানের মত অহতে রাশ ধরিয়া বা নৌকার কর্ণধারের মত অহতে হাল ধরিয়া আই বিশ্বসংসার চালান না। তিনি কতকগুলি অচল নিয়ম সংস্থাপন করিয়া দিয়াছেন, জগৎ ভাহারই বন্ধবর্ত্তী হইয়া চলিতেছে। এই নিয়মগুলি অচলও বটে, এবং জগতের ছিতিপক্ষে যথেষ্টও বটে। অভএব ইহার মধ্যে ঈশবের অয়ং হক্তক্ষেপণ করিবার স্থানও নাই ও প্রয়োজন নাই। স্কুতরাং ঈশ্বর মানব-দেহ ধারণ করিয়া যে ভূমগুলে অবতীর্ণ হইবেন, ইহা অপ্রাধ্বেয় কথা।

ঈশ্বর যে কতকগুলি অচল নিয়ম সংস্থাপন করিয়া দিয়াছেন, জগং তাহারই বশবর্জী हरेशा हरत, व कथा मानि। त्रारंशिन क्रगांखत त्रका ७ भागन भाक यरथहे, व कथा। মানি। কিন্ধ সেগুলি আছে বলিয়া যে ঈশবের নিজের কোন কাজের স্থান ও প্রয়োজনও নাই, এ কথা কি প্রকারে সিদ্ধ হয়, বৃঝিতে পারি না। জগতের কিছুই এমন উন্নত অবস্থায় নাই যে, যিনি সর্কাশক্তিমান তিনি ইচ্ছা করিলেও তাহার আর উন্নতি হইতে পারে না। জাগতিক ব্যাপার আলোচনা করিয়া, বিজ্ঞানশাস্ত্রের সাহায্যে ইহাই বুঝিতে পারি যে, জ্বগং ক্রমে অসম্পূর্ণ ও অপরিণতাবস্থা হইতে সম্পূর্ণ ও পরিণতাবস্থায় আসিতেছে। ইহাই জ্বগতের গতি এবং এই গতিই জ্বগংকর্তার অভিপ্রেত বলিয়া বোধ হয়। তার পর, জ্বগতের বর্ত্তমান অবস্থাতে এমন কিছু দেখি না যে, তাহা হইতে বিবেচনা করিতে পারি যে, জগৎ চরম উন্নতিতে পৌছিয়াছে। এখনও জীবের সুখের অনেক বাকি আছে, উন্নতির বাকি আছে। যদি তাই বাকি আছে, তবে ঈশ্বরের হস্ত-ক্ষেপণের বাু কার্য্যের স্থান বা প্রয়োজন নাই কেন ? স্ঞ্জন, রক্ষা, পালন, ধ্বংস ভিন্ন জগতের আর একটা নৈসর্গিক কার্য্য আছে,— উন্নতি। মহুয়ের উন্নতির মূল, ধর্মের উন্নতি। ধর্মের উন্নতিও ঐশিক নিয়মে সাধিত হইতে পারে, ইহাও স্বীকার করি। কিন্তু কেবল নিয়মফলে যত দূর তাহার উন্নতি হইতে পারে, ঈশ্বর কোন কালে স্বয়ং অবতীর্ণ হইলে তাহার অধিক উন্নতি সিদ্ধ হইতে পারে না, এমত বৃঝিতে পারি না। এবং এরূপ অধিক উন্নতি যে তাঁহার অভিপ্রেত নহে, তাহাই বা কি প্রকারে বলিব ?

আপত্তিকারকেরা বলেন যে, নৈস্গিক যে সকল নিয়ম, তাহা ঈশ্বরকৃত হইলেও তাহা অতিক্রমপূর্বক জগতে কোন কাজ হইতে দেখা যায় নাই। এজস্থ এ সকল অতিপ্রকৃত ক্রিয়া (Miracle) মানিতে পারি না। ইহার স্থায্যতা স্বীকার করি; তাহার কারণত পূর্বাণরিছেদে নির্মিষ্ট করিরাছি। আনাকে ইহাত বলিতে হয় যে, এরপ অনেক স্থানাবভারের অবাদ আছে যে, ভাছাতে অবভার অভিত্রেক্তর সাহায়েই অকার্য্য সম্পন্ন করিয়াছেন। খ্রিষ্ট অবভারের এরপ অনেক কথা আছে। কিন্তু খ্রির পক্ষসমর্থনের ভার খ্রিয়ানদিগের উপরই থাকুক। আরও, বিষ্ণুর অবভারের মধ্যে মংস্থা, কূর্মা, বরাহ, রুসিংহ প্রভৃতির এইরূপ কার্য্য ভিন্ন অবভারের উপাদান আর কিছুই নাই। এখন, বৃদ্ধিমান্ পাঠককে ইহা বলা বাছল্য যে, মংস্থা, কূর্মা, বরাহ, রুসিংহ প্রভৃতি উপস্থাসের বিষয়াভূত পশুগণের, ঈশ্বাবভারতের যথার্থ দাবি দাওয়া কিছুই নাই। গ্রহান্তরে দেখাইব যে, বিষ্ণুর দশ অবভারের কথাটা অপেকার্যুত আধুনিক, এবং সম্পূর্ণরূপে উপস্থাস-মূলক। সেই উপস্থাসগুলিও কোথা হইতে আসিয়াছে, ভাহাও দেখাইব। সভ্য বটে এই সকল অবভার পূরাণে কীর্ত্তিত আছে, কিন্তু পূরাণে যে অনেক অলীক উপস্থাস স্থান পাইয়াছে, ভাহা বলা বাছল্য। প্রকৃত বিচারে জ্রীকৃষ্ণ ভিন্ন আর কাহাকেও ঈশ্বরের অবভার বলিয়া স্থীকার করা যাইতে পারে না।

কৃষ্ণের যে বৃত্তাস্কৃত্বিক মেলিক, তাহার ভিতর অতিপ্রকৃতের কোন সহায়তা নাই।
মহাভারত ও পুরাণসকল, প্রক্ষিপ্ত ও আধুনিক নিছর্মা ব্রাহ্মণদিগের নিরর্থক রচনায়
পরিপূর্ণ, এজন্ম অনেক স্থলে কৃষ্ণের অতিপ্রকৃতের সাহায্য গ্রহণ করা উক্ত হইয়াছে।
কিন্তু বিচার করিয়া দেখিলে জানা যাইবে যে, সেগুলি মূল গ্রন্থের কোন অংশ নহে।
আমি ক্রেমে সে বিচারে প্রবৃত্ত হইব, এবং যাহা বলিতেছি তাহা সপ্রমাণ করিব। দেখাইব
যে, কৃষ্ণ অতিপ্রকৃত কার্য্যের দ্বারা, বা নৈস্ক্রিক নির্মের বিশভ্যন দ্বারা, কোন কার্য্য সম্পর্ম করেন নাই। অতএব সে আপত্তি কৃষ্ণ সম্বন্ধে খাটিবে না।

আমরা যাহা বলিলাম, কেবল তাহা আমাদের মত, এমন নহে। পুরাণকার ঋষিদিশেরও সেই মত, তবে লোকপরস্পরাগত কিম্বদন্তীর সত্যমিথ্যানির্বাচন-পদ্ধতি সে কালে ছিল না বলিয়া অনেক অনৈস্থিক ঘটনা পুরাণেতিহাসভুক্ত হইয়াছে।

বিষ্ণুপুরাণে আছে,—

মছয়ধর্মশীলত্ম লীলা সা জগতঃ পতেঃ।

অত্মাণ্যনেকরূপানি বদরাতিব্ মুঞ্তি ॥

মনলৈব জ্বদংস্থাইং সংহারক্ষ করোডি য়:।

তত্মারিপক্ষপণে কোহ্যমূভ্যবিন্তরঃ॥

তথাপি যো মছয়াণাং ধর্মন্তমন্তর্ভতে।

কুর্বন্ বলবতা দদ্ধিং হীনৈযু দ্বং করোত্যসৌ॥

CHARLES IN STREET CONTINUES FOR CHARLES AND ASSESSMENT OF THE STREET AND ASSESSMENT OF THE STREET ASSESSMENT OF THE STREE ाण्या । अध्यक्ति स्थापिक विकास शास्त्रम् । ्राष्ट्रिका क्षेत्रका क्षेत्रकार क्षेत्रकार क्षेत्रकार क्षेत्रकार क्षेत्रकार क्षेत्रकार क्षेत्रकार का শীলা ৰগংগতেত্বত হুৰতঃ সংপ্ৰবৰ্ত্যত । क चरण, २२ जशांब, ३४-১৮

ক্লগংপতি হইয়াও যে তিনি শক্রদিগের প্রতি অনেক অন্তনিক্ষেপ করিলেন, ইহা ছিনি মছন্তর্থশ্বনীল বলিয়া তাঁহার লীলা। নহিলে যিনি মনের দারাই জগতের সৃষ্টি ও সংহার করেন. অরিক্য জন্ম তাঁহার বিস্তর উভাম কেন ? তিনি মন্ত্রাদিগের ধর্ম্মের অমুবর্জী, এজত ভিনি বলবানের সজে সন্ধি এবং হীনবলের সঙ্গে যুদ্ধ করেন, সাম, দান, ভেদ প্রদর্শন-পূর্বক দওপাত করেন, কখনও পলায়নও করেন। মহাগ্রদেহীদিগের ক্রিয়ার অমুবর্তী সেই জগংপতির এইরূপ লীলা তাঁহার ইচ্ছামুসারে ঘটিয়াছিল।"

আমি ঠিক এই কথাই বলিভেছিলাম। ভরদা করি, ইহার পর কোন পাঠক বিশাস করিবেন না যে, ক্লফ মনুয়াদেহে অতিমানুষশক্তির দারা কোন কার্য্য সম্পাদন कतियाकित्मा ।

অভএব বিচারের ভতীয় নিয়ম সংস্থাপিত হইল। বিচারের নিয়ম ভিনটি পুনর্কার স্মরণ করাই :---

১। যাহা প্রক্রিপ্ত বলিয়া প্রমাণ করিব, তাহা পরিত্যাগ করিব।

Lassen's Indian Antiquities quoted by Muir.

''In other places (অৰ্থাং ভগবল্গাতা পৰ্কাথায় ভিন্ন) the divine nature of Kriahna is less decidedly affirmed, in some it is disputed or denied; and in most of the situations he is exhibited in action, as a prince and warrior, not as a divinity. He exercises no superhuman faculties in defende of himself, or his friends, or in the defeat and destruction of his foes. The Mahabharata, however, is the work of various periods, and requires to be read through earefully and critically, before its weight as an authority can be accurately appreciated.

Wilson, Praface to the Viehnu Purana.

 <sup>&</sup>quot;It is true that in the Epic poems Rams and Krishna appear as incarnations of Vishnu, but they at the same time come before us as human heroes, and these two characters (the divine and the human) are so far from being inseparably blended together, that both of these heroes are for the most part exhibited in no other light than other highly gifted men—acting according to human motives and taking no advantage of their divine superiority. It is only in certain sections which have been added for the purpose of enforcing their divine character that they take the character of Vishnu. It is impossible to read either of these two poems with attention, without being reminded of the later interpolation of such sections as ascribe a divine character to the heroes, and of the unskilful manner in which these passages are often introduced and without observing how loosely they are connected with the rest of the narrative, and how unnecessary they are for its progress."

# হণ বাহা কৰিবলৈ বাহা বহিত্যাৰ বহিত্যা বহিত্যা । তথা বাহা কৰিব মানু বাই বাহিত্যাৰ বহু কাৰে বাই কৰা কাৰ্য্য নিৰ্মাণ স্থান্ত সেখি, তথা চাৰাত বাহিত্যাৰ কৰিব।

# চতুর্দশ পরিকেদ

#### প্রাণ

মহাভারতের ঐতিহাসিকতা সম্বন্ধে যাহা বলিয়াছি, তার পর পুরাণ সম্বন্ধে আমাদের কিছু বক্তব্য আছে।

পুরাণ সম্বন্ধেও ছাই রকম অম আছে,—দেশী ও বিলাজী। দেশী অম এই যে, সমস্ত পুরাণগুলিই এক ব্যক্তির রচনা। বিলাজী অম এই যে, এক একখানি পুরাণ এক ব্যক্তির রচনা। আগে দেশী কথাটার সমালোচনা করা যাউক।

অষ্টাদশ পুরাণ যে এক ব্যক্তির রচিত নহে, তাহার কতকগুলি প্রমাণ দিতেছি:--

১ম,—এক ব্যক্তি এক প্রকার রচনাই করিয়া থাকে। যেমন এক ব্যক্তির হাতের লেখা পাঁচ রকম হয় না, তেমনই এক ব্যক্তির রচনার গঠন ভিন্ন ভিন্ন প্রকার হয় না। কিন্তু এই অষ্টাদশ পুরাণের রচনা আঠার রকম। কথনও তাহা এক ব্যক্তির রচনা নহে। যিনি বিষ্ণুপুরাণ ও ভাগবতপুরাণ পাঠ করিয়া বলিবেন, তুইই এক ব্যক্তির রচনা হইতে পারে, তাঁহার নিকট কোন প্রকার প্রমাণ প্রয়োগ করা বিভ্ন্ননা মাত্র।

২য়,—এক ব্যক্তি এক বিষয়ে অনেকগুলি গ্রন্থ লেখে না। যে অনেকগুলি গ্রন্থ লেখে, সে এক বিষয়ই পুন:পুন: গ্রন্থ ইইতে গ্রন্থান্তরে বর্ণিত বা বিবৃত করিবার জন্ম গ্রন্থ লেখে না। কিন্তু অষ্টাদশ পুরাণে দেখা যায় যে, এক বিষয়ই পুন:পুন: ভিন্ন ভিন্ন পুরাণে সবিস্তারে কথিত হইয়াছে। এই কৃষ্ণচরিত্রই ইহার উদাহরণ স্বরূপ লওয়া যাইতে পারে। ইহা ব্রহ্মপুরাণের পূর্বভাগে আছে, আবার বিষ্ণুপুরাণের ৫ম অংশে আছে, বায়্পুরাণে আছে, প্রাছ, ব্রহ্মপুরাণের ৩ম খণ্ডে আছে, এবং পাছ ও বামনপুরাণে ও কৃর্মপুরাণে সংক্ষেপে আছে। এইরূপ অক্সান্থ বিষয়েরও বর্ণনা পুন:পুন: কথন ভিন্ন পুরাণে আছে। এক ব্যক্তির লিখিত ভিন্ন ভিন্ন পুস্তকের এরূপ ঘটনা অসম্ভব।

তা, সার বৃদ্ধি এক ব্যক্তি এই লাইনেক প্রাণ কিছিব। বাহেক, ভাষা কইকে, ক্ষান্তা ক্ষান্তর বিরোধন সভাবনা কিছু পাকে না। কিছু কাইনেক প্রান্তের মধ্যে, মধ্যে মধ্যে, এইনপ গুরুতর বিরুদ্ধ ভাব দেখিতে পাওয়া যার। এই কৃষ্ণচ্চিত্র ভিত্ত প্রাধ্যে ক্ষিত্র প্রকারে বর্ণিত হইয়াছে। সেই সকল বর্ণনা পরস্পার সলত নহে।

৪ৰ্ব,-বিষ্ণুপুরাণে আছে ;--

আখ্যানৈশ্যপুগাখ্যানৈর্গাথান্ডিঃ ক্ষমণ্ডবিলিঃ।
পুরাণসংহিতাং চক্রে পুরাণার্থবিশারদঃ ॥
প্রাণসংহিতাং তব্ম দদৌ ব্যাসো মহামুনিঃ ॥
প্রক্তরণােহথ সাবর্ণিঃ বট শিল্লান্ডশু চাভবন্ ॥
কাশ্রপঃ সংহিতাকর্তা সাবর্ণিঃ শাংশপায়নঃ ।
কোমহর্ষবিদ্ধা চাঞ্চা ভিস্কাং ম্লসংহিতা ॥
বিষ্ণুপুরাণ, ৩ অংশ, ৬ অধ্যায়, ১৬-১৯ শ্লোক।

পুরাণার্থবিং (বেদয্যাস) আখ্যান, উপাখ্যান, গাথা ও কল্পড় ছি ছারা পুরাণসংহিতা করিয়াছিলেন। লোমহর্ষণ নামে স্ত বিখ্যাত ব্যাসশিশু ছিলেন। ব্যাস মহামূনি তাঁহাকে পুরাণসংহিতা দান করিলেন। স্থমতি, অগ্নিবর্চা, মিত্রয়, শাংশপায়ন, অক্তত্রণ, সাবর্ণি—
তাঁহার এই ছয় শিশু ছিল। (তাহার মধ্যে) কাশুপ, সাবর্ণি ও শাংশপায়ন সেই লোমহর্ষণিক। মূল সংহিতা হইতে তিনধানি সংহিতা প্রস্তুত করেন।

পুনশ্চ ভাগবতে আছে ;---

অযাক্ষণিং কঞ্চপক্ত সাবৰ্ণিবক্তব্ৰণং।
শিংশপায়নহাৰীতে বিজ্ পোৱাণিক। ইমে ॥
অধীক্ষ ব্যাসশিক্ষাৎ সংহিত্যাং মংপিতুৰ্মুপাং।
একৈকামহমেতেষাং শিষ্যং সৰ্ব্বাং সমধ্যপাম্॥
কঞ্চপোহহঞ্চ সাবৰ্ণী বামশিক্যোহক্তব্ৰণং।
অধীমহি ব্যাসশিক্ষাচন্তব্যা মূলসংহিতাঃ॥

শ্রীমন্তাগবত, -১২ স্কন্ধ, ৭ অধ্যায়, ৪-৬ লোক।

অখ্যাক্সণি, কাশ্রপ, সাবর্ণি, অকৃতত্ত্বণ, শিংশপায়ন, হারীত এই ছয় পৌরাণিক।

ভাগবভের বক্তা ব্যাদপুত্র ভক্ষের। "বৈশম্পাননহারীতোঁ" ইতি পাঠান্তরও আছে।

### AND THE STREET STREET STREET STREET STREET

The state of the s

## The second of the standard policy of the second sec

আগত ব্যানাৎ প্রাণাধি ছড়ে। বৈ লোক্ববিদ্ধ । হুমডিকারিবর্জান্ড মিরার্ড শাংস্পার্ক: ॥ কুডবডোহর সাব্দিঃ শিলাগত চাড্রন্ । শাংস্পারনার্জককু: প্রাণানান্ত সংহিতাঃ ॥

এই সকল বচনে জানিতে পারা যাইতেছে যে, এক্ষণকার প্রচলিত অষ্টাদল পুরাণ বেদব্যাস প্রণীত নহে। তাঁহার শিশ্ব প্রশিশ্রগণ পুরাণ-সংহিতা প্রণয়ন করিয়াছিলেন, তাহাও এক্ষণে প্রচলিত নাই। যাহা প্রচলিত আছে তাহা কাহার প্রণীত, কবে প্রণীত হইয়াছিল, তাহার কিছুই স্থিরতা নাই।

এক্ষণে ইউরোপীয়দিগের যে সাধারণ ভ্রম, তাহার বিষয়ে কিছু বলা যাউক।

ইউরোপীয় পণ্ডিতদিগের জম এই যে, তাঁহারা মনে করেন যে, একও খানি পুরাণ একও ব্যক্তির লিখিত। এই জমের বশীভূত হইয়া তাঁহারা বর্তমান পুরাণ সকলের প্রণয়নকাল নিরূপণ করিতে বসেন। বস্তুতঃ কোনও পুরাণাস্তর্গত সকল র্ভান্তগুলি এক ব্যক্তির প্রণীত নহে। বর্তমান পুরাণ সকল সংগ্রহ মাত্র। যাহা সংগৃহীত হইয়াছে, তাহা ভিন্ন ভিন্ন সময়ের রচনা। কথাটা একটু সবিস্তারে বৃশ্বাইতে হইতেছে।

'পুরাণ' অর্থে, আদে পুরাতন; পশ্চাৎ পুরাতন ঘটনার বির্তি। সকল সময়েই পুরাতন ঘটনা ছিল, এই জফ্র সকল সময়েই পুরাণ ছিল। বেদেও পুরাণ আছে। শতপথরান্ধণে, গোপথব্রান্ধণে, আশ্বলায়ন স্ত্রে অথর্ক সংহিতায়, বৃহদারণ্যকে, ছান্দোগ্যোপনিষদে,
মহাভারতে, রামায়ণে, মানবধর্মশান্তে সর্কত্রই পুরাণ প্রচলিত থাকার কথা আছে। কিন্তু প্র সকল কোনও প্রস্থেই বর্তমান কোনও পুরাণের নাম নাই। পাঠকের ম্মরণ রাথা কর্ত্বস্থা, অতি প্রাচীন কালে ভারতবর্ষে লিপিবিত্তা অর্থাৎ লেখা পড়া প্রচলিত থাকিলেও প্রছ্
সকল লিখিত হইত না; মুখে মুখে রচিত, অধীত এবং প্রচারিত হইত। প্রাচীন পৌরাণিক
কথা সকল প্ররূপ মুখে প্রচারিত হইয়া অনেক সময়েই কেবল কিম্বদন্তী মাত্রে পরিণত
হইয়া গিয়াছিল। পরে সময়বিশেষে ঐ সকল কিম্বদন্তী এবং প্রাচীন রচনা একজে
সংগৃহীত হইয়া এক একখানি পুরাণ সন্ধলিত হইয়াছিল। বৈদিক স্কুল ঐক্রপে
সক্ষলিত হইয়া অক একখানি পুরাণ সন্ধলিতরেয় বিভক্ত হইয়াছিল, ইহা প্রসিদ্ধ। যিনি
বেদবিভাগ করিয়াছিলেন, তিনি এই বিভাগকক্ত 'ব্যাস' এই উপাধি প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।

'ব্যান' উাহার উপাধিমাত্র—নাম নহে। তাঁহার মাম কৃষ্ণ এবং স্বীপে তাঁহার জন্ম ररेग्राहिन बनिया छाराक कुकरेह्नभायन बनिछ। अञ्चात भूतानमहननकर्तात विवास छूटेछि মত হইতে পারে। একটি মত এই যে, যিনি বেদবিভাগকর্তা, তিনিই যে পুরাণসঙ্কলনকর্তা ইহা না হইতে পারে, কিন্তু যিনি পুরাণসঙ্কলনকর্তা, তাঁহারও উপাধি ব্যাস হওয়া সম্ভব। वर्खमान श्रहोमन भूतान এक वास्त्रि कर्ड्ड अथवा अक ममरा य विख्ल ও महानिष्ठ হইরাছিল, এমন বোধ হয় না। ভিন্ন ভিন্ন সময়ে সঙ্কলিত হওয়ার প্রমাণ ঐ সকল পুরাণের মধ্যেই আছে। তবে যিনিই কতকগুলি পৌরাণিক বৃত্তাস্ত বিভক্ত করিয়া একখানি সংগ্রহ প্রস্তুত করিয়াছিলেন, তিনিই ব্যাস নামের অধিকারী। হইতে পারে যে এই জক্তই কিম্বদস্তী আছে যে, অষ্টাদশ পুরাণই ব্যাসপ্রণীত। কিন্তু ব্যাস যে এক ব্যক্তি নহেন, অনেক ব্যক্তি ব্যাস উপাধি পাইয়াছিলেন, এরপ বিবেচনা করিবার অনেক কারণ আছে। বেদবিভাগকর্তা ব্যাস, মহাভারতপ্রণেতা ব্যাস, অষ্টাদশপুরাণপ্রণেতা ব্যাস, বেদাস্তস্ত্রকার ব্যাস, এমন কি পাতঞ্জল দর্শনের টীকাকার এক জন ব্যাস। **এ সকলই** এক ব্যাস হইতে পারেন না। সে দিন কাশীতে ভারত মহামগুলের অধিবেশন হইয়াছিল, সংবাদপত্রে পড়িলাম, ভাহাতে ছই জন ব্যাস উপস্থিত ছিলেন। এক জনের নাম হরেক্ষ ব্যাস, আর এক জনের নাম এীযুক্ত অম্বিকা দন্ত ব্যাস। অনেক ব্যক্তি যে ব্যাস উপাধি ধারণ করিয়াছিলেন, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। এ বেদবিভাগকর্তা ব্যাস, মহাভারতপ্রণেতা ব্যাস, এবং অষ্টাদশপুরাণের সংগ্রহকর্তা আঠারটি ব্যাস যে এক ব্যক্তি নন, ইহাই সম্ভব বোধ হয়।

দিতীয় মত এই হইতে পারে যে, কৃষ্ণদৈপায়নই প্রাথমিক পুরাণসঙ্কলনকর্তা। তিনি যেমন বৈদিক পুক্তগুলি সন্ধলিত করিয়াছিলেন, পুরাণ সম্বন্ধেও সেইরূপ একখানি সংগ্রহ করিয়াছিলেন। বিষ্ণু, ভাগবত, অগ্নি প্রভৃতি পুরাণ হইতে যে সকল শ্লোক উদ্ধৃত করিয়াছি তাহাতে সেইরূপই ব্ঝায়। অতএব আমরা সেই মতই অবলম্বন করিতে প্রস্তুত আছি। কিন্তু তাহাতেও প্রমাণীকৃত হইতেছে যে বেদব্যাস একখানি পুরাণ সংগ্রহ করিয়াছিলেন, আঠারখানি নহে। সেখানি নাই। তাঁহার শিষ্মেরা তাহা ভালিয়া তিনখানি পুরাণ করিয়াছিলেন, তাহাও নাই। কালক্রমে, নানা ব্যক্তির হাতে পড়িয়া তাহা আঠারখানি হইয়াছিল।

ইহার মধ্যে যে মতই গ্রহণ করা যাউক, পুরাণবিশেষের সময়নিরপণ করিবার চেষ্টায় কেবল এই ফলই পাওয়া যাইতে পারে যে, কবে কোন্ পুরাণ সঙ্কলিত হইয়াছিল, ভাহারই ঠিকানা হয়। কিন্তু ভাও হয় বলিয়াও আমার বিশ্বাস হয় না। কেন না, সকল গ্রন্থের রচনা বা সকলনের পর নৃতন রচনা প্রক্রিত হইতে পারে ও পুরাণ সকলে ভাহা হইয়াছে বলিয়াই বোধ হয়। অতএব কোন্ অংশ ধরিয়া সকলনসময় নিরূপণ করিব? একটা উদাহরণের দারা ইহা বুঝাইভেছি।

মংস্থাপুরাণে, ব্রহ্মবৈবর্ত্তপুরাণ সম্বন্ধে এই ছুইটি শ্লোক আছে ;—
"বণস্তবস্থা কর্ম্ম বুড়াস্কমধিকতা যং।

সাবর্ণিনা নারদায় ক্লঞ্চমাহাত্মাদংযুত্ম ॥

যত্র ত্রন্ধবর্যাহস্ত চরিতং বর্ণ্যতে মৃহঃ।
তদষ্টাদশদাহশ্রং ত্রন্ধবৈবর্ত্তমূচ্যতে ॥"

অর্থাৎ যে পুরাণে রথস্তর কল্পবন্তাস্তাধিকৃত কৃষ্ণমাহাত্ম্যশস্কু কথা নারদকে সাবর্ণি বলিতেছেন এবং যাহাতে পুনঃপুনঃ বন্ধবরাহচরিত কথিত হইয়াছে, সেই অষ্টাদশ সহস্র শ্লোকসংযুক্ত বন্ধবৈবর্ত্তপুরাণ।

এক্ষণে যে ব্রহ্মবৈবর্ত্ত পুরাণ প্রচলিত আছে, তাহা সাবর্ণি নারদকে বলিতেছেন না।
নারায়ণ নামে অক্স ঋষি নারদকে বলিতেছেন। তাহাতে রথস্তরকল্পের প্রসঙ্গনাত্র নাই,
এবং ব্রহ্মবরাহচরিতের প্রসঙ্গনাত্র নাই। এখনকার প্রচলিত ব্রহ্মবৈবর্ত্তে প্রসঙ্গনাত্র নাই। অতএব প্রাচীন ব্রহ্মবৈবর্ত্ত পুরাণ
এক্ষণে আর বিস্তামান নাই। যাহা ব্রহ্মবৈবর্ত্ত নামে চলিত আছে, তাহা নৃতন প্রস্থা
তাহা দেখিয়া ব্রহ্মবৈবর্ত্তপুরাণ-সঙ্কলন-সময় নির্মণণ করা অপুর্ব্ব রহস্ত বলিয়াই বোধ হয়।

উইল্সন্ সাহেব পুরাণ সকলের এইরূপ প্রণয়নকাল নিরূপিত করিয়াছেন :—

বন্ধপুরাণ

খিষ্টীয় অয়োদশ কি চতুৰ্দ্দশ শতাব্দী।

পদ্মপুরাণ

" ত্রমোদশ হইতে বোড়শ শতাব্দীর মধ্যে।\*

বিষ্ণুপুরাণ

" দশম শতাব্দী।

বায়পুরাণ

সময় নিরূপিত হয় নাই, প্রাচীন বলিয়া লিখিত হইয়াছে।

ভাগবন্ত পুরাণ

" অয়োদশ শতাৰী।

নারদপুরাণ

্ত্র বোড়শ কি সপ্তদশ শতাব্দী, অর্থাৎ চুই শক্ত বংসরের গ্রন্থ।

মার্কণ্ডেয় পুরাণ অগ্নিপুরাণ নবম কি দশম শতাবী।
 অনিশ্চিত অতি অভিনব।

ভবিশ্বপুরাণ

ठिक रय नाई।

<sup>\*</sup> छाहा स्टेरन, वह भूतान हुई, छिन, कि ठांति मेठ वस्मात्तव वह ।

ব্ৰহ্মবৈৰ্বন্ত পুরাণ ব্ৰহ্মাণ্ড পুরাণ

নিৰ্দিশ্বাণ । বিটাৰ অটম কি নবয় শতাবীৰ প্ৰবিক্ তৰিক্।
বালপ্ৰাণ কৰিব নিৰ্দাল পতাবী।
কিন্তু ভিন্ন সম্প্ৰেন প্ৰাণেদ্ৰ সংগ্ৰহ।
ক্ষপ্ৰাণ ৩।৪ শত বংস্বের প্ৰছ।
ক্ষপ্ৰাণ প্ৰাচীন নহে।
সংস্প্ৰাণ প্ৰপ্ৰাণেৱও পর।
গাকড় প্ৰাণ

প্রাচীন পুরাণ নাই। বর্তমান গ্রন্থ পুরাণ নয়।

পাঠক দেখিবেন, ইহার মতে (এই মতই প্রচলিত) কোনও পুরাণই সহস্র বংসরের অধিক প্রাচীন নয়। বোধ হয়, ইংরাজি পড়িয়া ঘাঁহার নিতান্ত বুদ্ধিবিপর্যায় না ঘটিয়াছে, তিনি ভিন্ন এমন কোন হিন্দুই নাই, যিনি এই সময়নির্দ্ধারণ উপযুক্ত বলিয়া গ্রহণ করিবেন। ছই একটা ক্থার ছারাই ইহার অযৌক্তিকতা প্রমাণ করা যাইতে পারে।

এ দেশের লোকের বিশাস যে, কালিদাস বিক্রমাদিত্যের সমসাময়িক লোক এবং বিক্রমাদিত্য খ্রি: প্র: ৪৬ বংসরে জীবিত ছিলেন। কিন্তু সে সকল কথা এখন উড়িয়া পিয়াছে। ডাজ্ঞার ভাও দাজি স্থির করিয়াছেন যে, কালিদাস খ্রিষ্টীয় ৬৪ শতাব্দীর লোক। এখন ইউরোপ শুদ্ধ এবং ইউরোপীয়দিগের দেশী শিশ্বগণ সকলে উচ্চৈ:ম্বরে সেই ডাক ডাকিডেছেন। আমরাও এ মত অগ্রাহ্ম করি না। অতএব কালিদাস যন্ত্র শতাব্দীর লোক হউন। সকল পুরাণই তাঁহার অনেক পরে প্রণীত হইয়াছিল, ইহাই উইল্সন্ সাহেবের উপরিলিখিত বিচারে স্থির হইয়াছে। কিন্তু কালিদাস মেঘদুতে লিখিয়াছেন—

"যেন খ্রামং বপুরভিতরাং কান্তিমালপ্যতে তে বর্ছেণেব ক্ষুত্রিভক্চিনা গোপবেশখ্য বিফো:।"

১৫ শ্লোকঃ।

যে পাঠক সংস্কৃত না জানেন, তাঁহাকে শেষ ছত্তের অর্থ বুঝাইলেই হইবে। ময়ুরপুছের দ্বারা উজ্জ্বল বিষ্ণুর গোপবেশের সহিত ইন্দ্রধন্তশাভিত মেঘের উপমা হইতেছে।
এখন, বিষ্ণুর গোপবেশ নাই, বিষ্ণুর অবতার কৃষ্ণেরই গোপবেশ ছিল। ইন্দ্রধন্ত্বর সঙ্গে
উপমেয় কৃষ্ণচৃত্স্থিত ময়ুরপুছে। আমি বিনীতভাবে ইউরোপীয় মহামহোপাধ্যায়দিগের
নিকট নিবেদন করিতেছি, যদি ষষ্ঠ শতাকীর পূর্বে কোন পুরাণই ছিল না, তবে কৃষ্ণের
ময়ুরপুছ্চ্ট্গার কথা আসিল কোথা হইতে ? এ কথা কি বেদে আছে, না মহাভারতে আছে,

मा प्रामानक आहे। स्वारण मा श्री है कि स्वित्त के के क्षेत्र का का कि स्वार कि स्वार कि स्वार के स्वर के स्वार के स्वार के स्वार के स्वार के स्वार के स्वार के स्वार

আর একটা কথা বলিয়াই এ বিষরের উপসংহার করিব। এখন বে ব্রহ্মবৈর্থ্য পুরাণ প্রচলিত, তাহা প্রাচীন ব্রহ্মবৈর্থ্য মা হইলেও, অন্তঃ প্রকাশশ শভানীর অপেফাও প্রাচীন প্রহ। কেন না, গীতগোবিক্ষকার জরদেব গোষানী গৌড়াধিপতি লক্ষণ সেনের সভাপতিত। কর্মন কেন হাক্স শভানীর প্রথমানের লোক। ইহা বাবু রাজকৃষ্ণ মুখোপাধ্যার কর্তৃক প্রমাণীকৃত, এবং ইংক্সেলিগের ছারাও খীকৃত। আমরা পরে দেখাইব যে, এই ব্রহ্মবৈর্থ পুরাণ তখন প্রচলিত ও অভিশর সম্মানিত না থাকিলে, গীতগোবিক্ষ লিখিত হইত না, এবং বর্তমান ব্রহ্মবৈর্থ পুরাণের প্রীকৃষ্ণজন্মথতের প্রকাশ অধ্যার ভখন প্রচলিত না থাকিলে গীতগোবিক্ষের প্রথম ক্লোক "মেইঘর্মে ত্রমন্বর্ম্য ইত্যাদি কথনও রচিত হইত না। অত্রবে এই ল্লপ্ত ব্রহ্মবৈর্থ্যও একাদশ শতাকীর পূর্বগামী। আদিম ব্রহ্মবৈর্থ্য না জানি আরও কত কালের। অথচ উইল্সন্ সাহেবের বিবেচনার ইহা ছই শত মাত্র ব্রস্থয়ের গ্রন্থ হইতে পারে।

#### **११७५**म श्रीतिष्ट्रम

#### প্রাণ

আঠারখানি পুরাণ মিলাইলে অনেক সময়ই ইহা দেখিতে পাওয়া যায় যে, অনেকগুলি শ্লোক কতকগুলি পুরাণে একই আছে। কোনখানে কিঞ্চিং পাঠান্তর আছে। কোনখানে তাহাও নাই। এই গ্রন্থে এইরূপ কডকগুলি শ্লোক উদ্ধৃত হইয়াছে বা হইবে। নন্দ মহাপদ্মের সময়নিরপণ জন্ম যে কয়টি শ্লোক উদ্ধৃত করিয়াছি, তাহা এ কথার উদাহরণ-স্বরূপ গ্রহণ করা যাইতে পারে। কিন্তু তাহার অপেক্ষা আর একটা গুরুতর উদাহরণ দিতেছি। ব্রহ্মপুরাণের উত্তরভাগে প্রীকৃষ্ণচরিত বিস্তারিতভাবে বর্ণিত হইয়াছে, ও বিষ্ণুপুরাণের পঞ্চমাংশে প্রীকৃষ্ণচরিত বিস্তারিতরূপে বর্ণিত হইয়াছে। উভয়ে কোন প্রভেদ নাই; অকরে অক্ষরে এক। এই পঞ্চম অংশে আটাশটি অধ্যায়। বিষ্ণুপুরাণের এই

माधिक स्वारत महत्ति होते महत्त्व स्वयंत्राति इत्यविद्ध त्य स्वयंति स्वारत्य स्वयंति स्वारत्य स्वयंत्राति स्वयंत्र स्वयंत्राति स्वयंत्र स्वयंत्य स्वयंत्र स्

্ৰা ্ৰাৰ্ক্পুরাণ হইতে বিষ্ণুপুলাণ চুরি করিয়াছেন। ২য়,—বিষ্ণুপুরাণ হইতে ত্রমাপুরাণ চুরি করিয়াছেন।

আ, কেই কাহারও নিকট চুদ্দি করেন নাই; এই কৃষ্ণচরিত্বর্শনা লেই আৰিম বৈয়াসিকী পুরাবসংহিতার অংশ। ক্রম ও বিষ্ণু উভয় পুরাণেই এই অংশ রক্ষিত হইরাছে।

প্রথম সুইটি কারণ যথার্থ কারণ ৰলিয়া বিশাস করা যায় না। কেন না, এরপ প্রচলিত গ্রন্থ ইইতে আটাশ অধ্যায় স্পষ্ট চুরি অসম্ভব, এবং অস্থ্য কোনও স্থলেও এরূপ দেখাও যায় না। যে এরূপ চুরি করিবে, সে অস্তভঃ কিছু পরিবর্জন করিয়া লইতে পারে এবং মচনাও এমন কিছু নয় যে, তাহার কিছু পরিবর্জন হয় না। আর কেবল এই আটাশ অধ্যায় স্থইখানি পুরাণে একরূপ দেখিলেও, না হয়, চুরির কথা মনে কয়া যাইত, কিছ বিশিয়াছি যে, অনেক ভিয় ভিয় পুরাণের অনেক শ্লোক পরস্পারের সহিত ঐক্যবিশিয়্ট। এবং অনেক ঘটনা সম্বন্ধে পুরাণে পুরাণে বিরোধ থাকিলেও অনেক ঘটনা সম্বন্ধে আবার পুরাণে পুরাণে বিশেষ ঐক্য আছে। এন্থলে, পূর্বক্থিত একখানি আদিম পুরাণসংহিতার অন্তিছই প্রমাণীকৃত হইতেছে। সেই আদিম সংহিতা কৃষ্ণহৈপায়নব্যাসরচিত না হইলেও হইতে পারে। তবে সে সংহিতা যে অভি প্রাচীনকালে প্রণীত হইয়াছিল, তাহা অবশ্য শীকার করিতে হইবে। কেন না, আমরা পরে দেখিব যে, পুরাণক্থিত অনেক ঘটনার অশতনীয় প্রমাণ মহাভারতে পাওয়া যায়, অথচ সে সকল ঘটনা মহাভারতে বির্ত হয় নাই। স্তরাং এমন কথা বলা যাইতে পারে না যে, পুরাণকার তাহা মহাভারত হইতে লইয়াছেন।

যদি আমরা বিলাভী ধরণে পুরাণ সকলের সংগ্রহমময় নিরূপণ করিতে বসি, ভাহা হইলে কিরূপ ফল পাই দেখা যাউক। বিফুপুরাণে চতুর্থাংশে চতুর্বিংশাধ্যায়ে মণ্ধ রাজাদিগের বংশাঘলী কীর্ত্তিভ আছে। বিফুপুরাণে যে সকল বংশাবলী কীর্ত্তিভ হইয়াছে, ভাহা ভবিম্বজাণীর আকার প্রাপ্ত হইয়াছে। অর্থাং বিফুপুরাণ বেদব্যাসের পিতা পরাশরের দারা কলিকালের আরম্ভ সময়ে কথিত হইয়াছিল, বলিয়া পুরাণকার ভূমিকা করিভেছেন। সে স্ময়ে নন্দবংশীয়াদি আধুনিক রাজগণ জন্মগ্রহণ করেন নাই। কিন্তু উক্ত রাজগাণ্বের

নাৰ কৰা প্ৰকালকী আন্তেশকাৰত কৰা হয়, তক বাৰ্ত্যন নাৰ ইয়াতে থাকে।
কিন্তু উন্নালিকের নালেই উল্লেখ করিছে গৈলে, করিছেবারীর আন্তর্গ বান্তর্গ উল্লেখ করিছেবারীর আন্তর্গ বান্তর্গ উল্লেখ করিছেবারীর আন্তর্গ বান্তর্গ উল্লেখ করিছেবার করা হইবেন। তিনি যে সকল রাজানিকের নাম করিয়াকেন, তাহার মধ্যে অবেকেই ঐতিহানিক ব্যক্তি এবা তাহানিখের রাজ্য সময়ে বৌদ্ধার, ব্যক্তর্গম, সংস্কৃত্যম, প্রস্তর্গনিক ব্যক্তি এবা পাঞ্জানিক ব্যক্তি এবার পাঞ্জানিক ব্যক্তি এবার পাঞ্জানিক ব্যক্তি এবার পাঞ্জানিক ব্যক্তির প্রাণ্ড করা করা করিয়াকের ব্যক্তির বার্ত্তির বার্ত্তির

यथा ;---नन्म, सटालम, त्योर्चा, ठटा धर, विन्यूमात, आत्याक, शूलियान, শক্ষাজগণ, অন্ত্ৰরাজগণ, ইত্যাদি ইত্যাদি। পরে লেখা আছে,—"নর নাগাঃ পদ্মাবত্যাং কান্তিপূর্ব্যাং মথুরায়ামন্থগলাপ্রয়াগং মাগধা গুপ্তাশ্চ ভোক্ষ্যন্তি।" • এই গুপ্তবংশীয়দিগের সময় Fleet সাহেবের কল্যানে নিরূপিত হইয়াছে। এই বংশের প্রথম রাজাকে মহারাজগুপ্ত রলে। ভার পর ঘটোংকচ ও চন্দ্রগুপ্ত বিক্রমাদিত্য। তার পর সমুদ্রগুপ্ত : ইহারা খ্রি চতুর্থ শতাব্দীর লোক। তার পর দ্বিতীয় চক্রগুপ্ত বিক্রেমাদিতা, কুমারগুপ্ত, স্বলগুপ্ত, বৃদ্ধপুপ্ —ইহারা খ্রিষ্টিয় পঞ্চম শতাব্দীর লোক। এই সকল গুপুগ্ণ রাজা হইয়াছিলেন বা রাজ্য করিতেছেন, ইহা না জানিলে, পুরাণসংগ্রহকার কখনই এরূপ লিখিতে পারিতেন না। অতএব ইনি গুণ্ডদিগের সমকাল বা পরকালবর্ত্তী। তাহা হইলে, এই পুরাণ খ্রিষ্টীয় চতুর্থ পঞ্চম শতাব্দীতে রচিত বা প্রণীত হইয়াছিল। কিন্তু এমন হইতে পারে যে, এই গুপুরাজাদিগের নাম বিষ্ণুপুরাণের চতুর্থাংশে প্রক্ষিপ্ত হইয়াছে। অথবা এমনও হইতে পারে যে, এই চতুর্থাংশ এক সময়ের রচনা, এবং অস্তাস্ত অংশ অস্তাস্ত সময়ের রচনা ; সকলগুলিই কোনও অনির্দিষ্ট সময়ে একত্রিত হইয়া বিষ্ণুপুরাণ নাম প্রাপ্ত হইয়াছে। আজিকার দিনেও কি ইউরোপে, কি এদেশে, সচরাচর ঘটিতেছে যে, ভিন্ন ভিন্ন সময়ের রচনা একত্রিত হইয়া একখানি সংগ্রহগ্রন্থে নিবদ্ধ হয়, এবং ঐ সংগ্রহের একটি বিশেষ নাম দেওয়া হয়। যথা "Percy Reliques," অথবা "রসিকমোহন চট্টোপাধ্যায় সঙ্কলিত ফলিত জ্যোতিষ।" আমার বিবেচনায় সকল পুরাণই এইরূপ সংগ্রহ। উপরি-উক্ত ছুইখানি পুক্তকই আধুনিক সংগ্রহ; কিন্তু যে সকল বিষয় ইহাতে সংগৃহীত হইয়াছে, তাহা প্রাচীন। সংগ্রহ আধুনিক বলিয়া সেগুলি আধুনিক হইল না।

<sup>\*</sup> विकृश्तान, 8 जान, २8 ज->৮।

ভাষে প্রমন অনুনদ লগতেই ঘটিয়া আভিতে নাবে বে, নাপ্রেইকার নিজে অনেক ক্ষর ক্ষর্মা করিয়া সংগ্রহের মধ্যে প্রযোগিত করিয়াছেন অথবা প্রাচীন স্বতান্ত নৃতন কর্মানাইকুট এবং অভ্যুক্তি অভ্যানে যঞ্জিত করিয়াছেন। বিষ্ণুপুরাণ সক্ষে এ কথা বলা যায় ভা, কিছ ভাষৰত সম্বাহে ইয়া বিশেষ প্রকারে বক্তব্য।

প্রবাদ আছে যে, ভাগবত পুরাণ বোপদেবপ্রণীত। বোপদেব দেবগিরির রাজা হেমাজির সভাসদ। বোপদেব এয়োদল শতাকীর লোক। কিন্তু অনেক হিন্দুই তহা বোপদেবের রচনা বলিয়া ক্ষীকার করেন না। বৈক্ষবেরণ বলেন, ভাগবতকেবী শাভেন্য এইরূপ প্রবাদ রটাইয়াছে।

ৰান্তবিক ভাগৰতের পুরাণত দইয়া অনেক বাদবিতণ্ডা ঘটিয়াছে। শাক্তেরা বলেন, ইহা পুরাণই নহে,—বলেন, দেবীভাগৰতই ভাগৰত পুরাণ। তাঁহারা বলেন, "ভগৰত ইদং ভাগৰতং" এইরূপ অর্থ না করিয়া "ভগৰতা। ইদং ভাগৰতং" এই অর্থ করিবে।

কেহ কেহ এইরূপ শঙ্কা করে বলিয়া শ্রীধরস্বামী ইহার প্রথম প্লোকের টীকাতে লিখিয়াছেন—"ভাগবতং নামাশ্রদিতাপি নাশঙ্কনীয়ম"। ইহাতে বুঝিতে হইবে যে, ইহা পুরাণ নছে-দেবীভাগবতই প্রকৃত পুরাণ, এরপ আশল্প ঞীধরস্বামীর পূর্ব হইতেই প্রচলিত ছিল: এবং তাহা লইয়া বিবাদও হইত। বিবাদকালে উভয় পক্ষে যে সকল পুস্তক রচনা করিয়াছিলেন, ভাহার নামগুলি বড মার্জিত ক্রচির পরিচায়ক। একখানির নাম "হুর্জনমুখ্চপেটিকা," তাহার উত্তরের নাম "হুর্জনমুখমহাচপেটিকা" এবং অক্স উত্তরের নাম "ছৰ্জনমুখপল্পপাছকা"। তার পর "ভাগবত-স্বরূপ-বিষয়শঙ্কানিরাসত্রয়োদশঃ" ইত্যাদি অহাক পুস্তকও এ বিষয়ে প্রণীত হইয়াছিল। আমি এই সকল পুস্তক দেখি নাই, কিন্তু ইউরোপীয় পণ্ডিতেরা দেখিয়াছেন এবং Bournouf সাহেব "চপেটিকা" "মহাচপেটিকা" এবং "পাছকা"র অমুবাদও করিয়াছেন। Wilson সাহেব তাঁহার বিষ্ণুপুরাণের অমুবাদে ভূমিকায় এই বিবাদের সারসংগ্রহ লিখিয়াছেন। আমাদের সে সকল কথায় কোন প্রয়োজন নাই। বাঁহার কৌতৃহল থাকে, তিনি Wilson সাহেবের গ্রন্থ দেখিবেন। আমার মতের স্থুল মর্ম এই যে, ভাগবত পুরাণেও অনেক প্রাচীন কথা আছে। কিন্তু অনেক নৃতন উপস্থাসও তাহাতে সন্নিবিষ্ট হইয়াছে। এবং প্রাচীন কথা যাহা আছে, ভাহাও নানাপ্রকার অলম্বারবিশিষ্ট এবং অত্যক্তি দারা অতিরঞ্জিত হইয়াছে। এই পুরাণ্থানি অক্স অনেক পুরাণ হইতে আধুনিক বোধ হয়, তা না হইলে ইহার পুরাণত্ব লইয়া এত বিবাদ উপস্থিত হইবে কেন গ

শালানিকের করে। তা পালাল বুরাবে ক্লালনিকের জানার নারী, যে বাক্রার কালোচনার আলানিকের কোনাও কালোচনার আলানিকের কোনাও কালোচনার আলানিকের কোনাও কালোচনার আলানিকের কোনাও কালোচনার আলানিকের কালোচনার কালোচনার করে। কালার বাক্রার বাক্রার বাক্রার এই চারিখানিকেই বিভারিত বুজাভ আছে। ভারার মধ্যে আনার বাজ্যার বিষ্ণুরাণে একই কথা আছে। অভএব এই গ্রেছ বিষ্ণু ভারবত এবং বজাবৈবর্ত ভিন্ন করে কোনা পুরাণের ব্যবহার থেয়োজন হইবে না। এই ভিন্ন পুরাণ সহত্যে আমালিখের বজাবা, ভাহা বলিয়াছি। বজাবৈবর্ত পুরাণ বছত্যে আরও কিছু সময়াভারে বলিয়। একালে কেবল আমালের হারিবংশ সহত্যে কিছু বলিতে বাকি আছে।

#### বোড়শ পরিচ্ছেদ

#### হরিবংশ

হরিবংশেই আছে যে, নহাভারত কথিত হইলে পর উগ্রহ্মবাঃ সৌতি শৌনকালি ক্ষবির প্রার্থনামুসারে হরিবংশ কীর্ভন করিতেছেন। অতএব উহা মহাভারতের পরবর্ষী গ্রন্থ। কিন্তু মহাভারতের কভ পরে এই গ্রন্থ প্রণীত হইয়াছিল, ইহা নিরূপণ আবশ্যক। মহাভারতের পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে হরিবংশের প্রসঙ্গ কেবল শেষ প্লোকে আছে, ভাহা ৩৯ পৃষ্ঠায় উক্ত করিয়াছি। কিন্তু মহাভারতের অস্তাদশ পর্বের অন্তর্গত বিষয় সকল ঐ পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে সংক্ষেপে যেরূপ কথিত হইয়াছে, হরিবংশের অন্তর্গত বিষয় সম্বন্ধ সেখানে সেরূপ কিছু কথিত হয় নাই। ঐ শ্লোক পাঠ করিয়া এমনই বোধ হয় যে, যখন প্রথম ঐ পর্বসংগ্রহাধ্যায় লব্ধানত হইয়াছিল, তখন হরিবংশের কোন প্রসঙ্গই ছিল না। পরিশেষে লক্ষ শ্লোক মিলাইবার ক্ষম্ম কেহ ঐ শ্লোকটি যোক্ষমা করিয়া দিয়াছেন। হরিবংশে এক্ষণে তিন পর্বে পাওয়া যায়;—হরিবংশপর্বে, বিষ্ণুপর্বে ও ভবিশ্বপর্বে। কিন্তু পূর্ব্বান্ধূত মহাভারতের শ্লোকে কেবল হরিবংশপর্ব্ব ও ভবিশ্বপর্বের নাম মাত্র নাই, হরিবংশপর্বে ও ভবিশ্বপর্বের নাম আছে, বিষ্ণুপর্বের ভাতে প্রশ্লেষ্ঠ হইবার পরে বিষ্ণুপর্ব্ব হরিবংশে প্রক্রিপ্ত হইয়াছে।

কালীপ্রসন্ধ সিংহ মহোদর আইাদশপর্ব সহাভারত অসুবাদ করিয়া হরিবংশের অনুবাদ মেই সলে প্রকাশ করিতে অনিজুক হইয়াছিলেন। তাহার কারণ ভিনি এইরপ নির্দেশ করিয়াহেন,—

"আঁটাদশপর্কা মহাভারতের অতিবিক্ত হরিবংশ নামক গ্রন্থকে অনেকে ভারতের অন্তর্ভূত একটা পর্কা বিদিয়া গণনা অরিয়া থাকেন এবং উহাকে আক্ষয় পর্কা বা উনবিংশ পর্কা বিদিয়া উল্লেখ করেন, কিন্তু বন্ধতঃ হিছিবংশ ভারতান্তর্গত একটা পর্কা মহে। উহা মূল মহাভারত রচনার বহুকাল পরে শরিশিক্তরূপে উইয়েকে সমিবেশিত হইয়াকে। হরিবংশের রচনাঞ্জণালী ও আংপর্য্য পর্ক্ষালোচনা করিয়া বেশিলে বিক্তমণ অক্তিক আনামানেই উহার আধুনিকত্ব অন্তর্ভ্তর করিতে সমর্থ হয়েন। যদিও মূল মহাভারতের স্বর্দ্ধার্কাইশিল্পার্কাই হিবিংশশবের ফলশুভি বর্ণিত আছে, কিন্তু ভাহাতে হরিবংশের প্রাচীনত্ব প্রমাণ না হইয়া বরং ঐ কলশুভিবর্ণনেরই আধুনিকত্ব প্রতিপর হয়। মূল মহাভারত গ্রন্থের সহিত হরিবংশ অন্থবাদিত করিলে লোকের মনে পূর্ব্বোক্ত শ্রন্থ বিহিন্দার বিরা উহা একণে অন্থবাদ করিতে কান্ত রহিলাম।"

হরেস্ হেমন্ উইল্সন্ সাহেবও হরিবংশের স্থকে ঐ কথা বলেন। তিনি বলেন;—

"The internal evidence is strongly indicative of a date considerably subsequent to that of the major portion of the Mahabharata."\*

আমারও সেইরপ বিবেচনা হয়। আর হরিবংশ মহাভারতের অষ্টাদশ পর্ব্বের আরকালপরবর্তী হইলেও এমন সন্দেহ করিবার কারণও আছে যে, বিষ্ণুপর্ব তাহাতে অনেক পরে প্রক্রিকার হইরাছে। এ সকল কথার নিশ্চয়তা সম্পাদন অতি ছঃসাধ্য।

শ্বকৃষ্ণ বাসবদন্তার হরিবংশের পুকরপ্রাহর্ভাব দামক ব্ডান্ডের উল্লেখ আছে। ইউরোপীয় বিচারে ছিন্ন হইয়াছে, শ্বক্ষু খ্রি: সপ্তম শভাব্দীর লোক। অভএব তথনও হরিবংশ প্রচলিত গ্রন্থ। কিন্তু কবে ইহা প্রণীত হইয়াছিল, তাহা বলা যায় না। তবে ইহা বলা যাইতে পারে যে, উহা মহাভারত ও বিষ্ণুপুরাণের পরবর্তী, এবং ভাগবত ও ব্রহ্মবৈবর্তের পূর্ববর্তী।

কোন্ প্রমাণের উপর নির্ভর করিয়া এ কথা বলিতে সাহসী হই, সেটি অভি গুরুতর কথা, এবং এই কৃষ্ণচরিত্রবিচারের মূলসূত্র বলিলেও হয়। আমরা পরপরিচেত্রদে জাহা
ৰুষাইতে চেষ্টা করিব।

Horace Hayman Wilson's Essays Analytical, Critical and Philosophical on subjects connected with Sanshrit Literature, Vol. I. Dr. Reinhold Rost's Edition.

# নর্থদশ পরিক্ষে

## ইডিহাসাধির পৌর্ব্বাপধ্য

क्रमस्मित्त मुक्तिवाकिया अवेकन कथिक वर्षेमारक एक, बनमीयत अक विरागत कर क्रोत्स हेळा। कतिया धारे **वगर मुख्ये** कलिएलाया के देश क्रांतिक व्यक्तिकार पूर्वकथा। केंक्ट्रताश्रीय देख्याचिक ७ कार्यनिएकवा आरमक मचारनव शर्द स्मर्क आदेखकारका निकरण আসিতেছেন। ওাঁছারা কাক্ষ্ম কাতের ক্ষেত্র আছার এক, ক্রমণঃ বহু হইয়াছে। देशके श्रीमक Evolution कारमा कुमक्या। अक स्ट्रेंट वह वनितम, क्वम माथाय বছ বুৰায় না—একালিছ এবং বছালিছ বুৰিতে হইবে। বাহা অভিন্ন ছিল, ভাই। ভিন্ন चित्र चान भरिनक रहा। याहा "Homogeneous" दिन, जाहा भरिनक्टिक "Heterogeneous" হয় ৷ যাহা "Uniform" ছিল, তাহা "Multifarious" হয় ৷ কেবল অভলাৎ সম্বন্ধে এই নিয়ম সত্য, এমন নহে। জড়জগতে, জীবজগতে, মানসজগতে, সমাজজগতে সর্বতা ইহা সভা। সমাজজগতের অন্তর্গত যাহা, সে সকলেরই পক্ষে ইহা খাটে। সাহিত্য ও বিজ্ঞান সমাজ্জগতের অন্তর্গত, তাহাতেও খাটে। উপস্থাস বা আখ্যান সাহিত্যের অন্তর্গত, তাহাতেও ইহা সত্য। এমন কি বান্ধারের গল্প সম্বন্ধে ইহা সত্য। ताम यनि श्रामत्क यत्न, "बामि कान द्वारत बहुकारत श्रुहेगाहिनाम, कि अकेंगे मेन हहेन, আমার বড় ভয় করিতে জাগিল" ভবে নিশ্চয়ই শ্রাম যতুর কাছে গিয়া গল্প করিবে. "রামের ঘরে কাল রাত্রে ভূতে কি রকম শব্দ করিয়াছিল।" তার পর ইহাই সম্ভব যে, যত গিয়া মধুর কাছে গল্প করিবে যে, "কাল রাত্রে রাম ভুত দেখিয়াছিল," এবং মধুও নিধুর কাছে বলিবে যে, "রামের বাড়ীতে বড় ভূতের দৌরাস্থা হইয়াছে।" এবং পরিশেষে বাজারে রাষ্ট হইবে যে, ভূতের দৌরাজ্যে রাম মণরিবারে কড় বিপন্ন হইয়া উঠিয়াছে।

এ গেল বাজারে গল্পের কথা। প্রাচীন উপাধ্যান সম্বন্ধে এরপ পরিণতির একটা বিশেব দিয়ম দেখিতে পাই। প্রথমাকস্থায় নামকঃ ক্লান্ত বিষ্ ধাছ হইতে বিষ্ণু । বিতীয়াবস্থায়, রূপক—যেমন বিষ্ণুর তিন পাদ, কেহ বলেন, সূর্য্যের উদয়, মধ্যাক্রন্থিতি, এবং অন্ত ; কেছ বলেন, ঈশবের ত্রিলোকব্যাপিভা, কেহ বলেন, ভূত, বর্তমান, ভবিশ্বং। তার পর তৃতীয়াবস্থায় ইতিহাস—যেমন বলিবামনবৃত্তান্ত। চতুর্থাবস্থায় ইতিহাসের অতিরঞ্জন। পুরাণাদিতে তাহা দেখা যায়।

এ কথার উদাহরণান্তর স্বরূপ, আনরা উর্বাদী-পুরুরবার উপাথ্যান লইতে পারি।
ইহার প্রথমাবন্থা, যজুর্বেদসংহিতায়। তথায় উর্বাদী, পুরুরবা, তুইখানি অরণিকার্চমাত্র।
বৈদিক কালে দিয়াশালাই ছিল না; চকমকি ছিল না; অন্ততঃ যজ্ঞায়ি জন্ম এ স্বাদী
ব্যবহাত হইত না। কার্চে কার্চে ঘর্ষণ করিয়া যাজ্ঞিক অগ্নির উৎপাদন করিতে হইত।
ইহাকে বলিত, "অগ্নিচয়ন।" অগ্নিচয়নের মন্ত্র ছিল। যজুর্বেদলংহিতার (মাধ্যন্দিনী শাখায়)
পক্ষম অধ্যায়ের ২ কণ্ডিকায় সেই মন্ত্র আছে। উহার তৃতীয় মন্ত্রে একখানি অরণিকে,
পঞ্চমে অপ্রশানিকে পূজা করিতে হয়। সেই তৃই মন্ত্রের বাঙ্গালা অমুবাদ এই:—

"হে অরণে! অগ্নির উৎপত্তির জ্ঞন্ত আমরা ডোমাকে স্ত্রীরূপে কল্পনা করিলাম। অভাহইতে ভোমার নাম উর্কশীশ। ৩।

( উৎপত্তির জন্ম, কেবল স্ত্রী নহে, পুরুষও চাই। এজন্ম উক্ত স্ত্রীকরিত অরণির উপর দিভীয় অরণি স্থাপিত করিয়া বলিতে হইবে )

"হে জরণে! জন্নির উৎপত্তির জন্ম আমরা তোমাকে পুরুষরূপে কল্পনা করিলাম। জন্ম হইতে জোমার নাম পুরুরবা"। ৫। \*

**ठ** कुर्व मट्य व्यविश्लेष्ठ व्याद्यात नाम त्मश्रा स्ट्रेगाट्स व्यायु ।

এই গেল প্রথমাবস্থা। দ্বিতীয়াবস্থা ঋষেদসংহিতার শ ১০ মগুলের ৯৫ স্থকে।
এখানে উর্বাদী পুরুরবা আর অরণিকার্চ নহে; ইহারা নায়ক নায়িকা। পুরুরবা উর্বাদীর
বিরহশন্ধিত। এই রূপকাবস্থা। রূপকে উর্বাদী (৫ম ঋকে) বলিতেছেন, "হে পুরুরবা,
তুমি প্রতিদিন আমাকে তিনবার রমণ করিতে।" যজ্ঞের তিনটি অগ্নি ইহার দ্বারা স্থৃতিত
হইতেছে। এ পুরুরবাকে উর্বাদী "ইলাপুত্র" বলিয়া সম্বোধন করিতেছেন। ইলা শব্দের
অর্থ পৃথিবী §। পৃথিবীরই পুত্র অরণিকার্চ।

শতাত্ৰত শামশ্ৰমী কৃত অনুবাদ।

<sup>া</sup> সাহেবেরা বলেন, বথেনসংহিতা আর সকল সংহিতা হইতে প্রাচীন। ইহার অর্থ এমন নয় বে, বক্সংহিতার সকল সক্তথিলি সাম ও বজুসংহিতার সকল মত্ত হইতে প্রাচীন। বদি এ অর্থে এ কথা কেই বলিয়া থাকেন বা বুবিরা থাকেন, তবে তিনি অতিশর প্রান্থ। এ কথার প্রকৃত তাংপর্য এই বে, বক্সংহিতার এমন কতক্তলি সুক্ত আছে বে, সেঞ্জলি সকল বেরুমত্ব আমান বিলয়ে এমন অবেক ক্ষেত্র আছে। এক বলিয়া মাহেবেরাই বীকার করেন। অবেকগুলি বক্ নামবেরসংহিতাতেও আছে, বংরুদাহিতাতেও আছে। সংহিতা কেই কাহারও অবেক্সাহিতাতেও আছে। সংহিতা কেই কাহারও অবেক্সা প্রাচীন বহে, তবে কোন মত্র অব্যাহিন বিলয় বালিন বিলয় বিশ্ব বিলয় বালিন বিলয় বিশ্ব বিলয় বিশ্ব বিলয় বালিন বিলয় বিশ্ব বিশ্ব বিলয় বিশ্ব বিলয় বিশ্ব বিশ

<sup>্</sup>য বন্ধ্যনৰ প্ৰভৃতি এই সাগৰের অৰ্থ করেন, উৰ্জনী উৰা, পুকরবা পূৰ্য। Solar myth এই পশ্চিতেরা কোব সভেই ছাড়িতে পারেন না। বন্ধুৰ্যন্ত বাহা উদ্ভ করিলান ভাহাতে এবং তিনবার সংসর্গের কথার পাঠক বুলিবেন বে, এই স্নপ্তেন প্রকৃত অৰ্থই উপরে নিখিত হবল।

<sup>§</sup> নৰ্শনালোৎ পশু বাড়ো বোড়বাচবিড়া ইলা ইত্যমনঃ।

মহাভারতে পুকরবা ঐতিহাসিক চক্রবংশীয় রাজা। চল্লের পুত্র বৃধ, বৃধের পুত্র ইলা, ইলার পুত্র পুকরবা। উর্বনীর গর্ভে ইহার পুত্র হয়; ভাহার নাম আয়। 
যহা উপরে উদ্ভ করিয়াছি, ভাহা দেখিলে পাঠক দেখিতে পাইবেন, আয় সেই অরণিস্পৃষ্ট আজা। মহাভারতে এই আয়ৢর পুত্র বিখ্যাত নছম। নছমের পুত্র বিখ্যাত যযাতি। যযাতির পুত্রের মধ্যে ছই জনের নাম যছ ও পুরু। যছ, যাদবদিগের আদিপুরুষ; পুরু, কুরুপাওবের আদিপুরুষ। এই তৃতীয়াবস্থা। তৃতীয়াবস্থায় অরণিকার্চ ঐতিহাসিক সমাট।

চতুর্থ অবস্থা, বিষ্ণু, পদ্ম প্রভৃতি পুরাণে। পুরাণ সকলে তৃতীয় অবস্থার ইতিহাস নৃতন উপস্থাসে রঞ্জিত হইয়াছে, তাহার ছুইটি নমুনা দিতেছি। একটি এই,—

উর্বন্দী ইন্সসভায় নৃত্য করিতে করিতে মহারাজ পুরুরবাকে দেখিয়া মোহিত হওয়ায় নৃত্যের তালভদ হওয়াতে ইন্সের অভিশাপে পঞ্চপঞ্চাশৎ বর্ষ স্বর্গস্করী হইয়া পুরুরবার সহিত বাস করিয়াছিলেন।

আর একটি এইরূপ ;—

পূর্ককালে কোন সময়ে ভগবান্ বিষ্ণু ধর্মপুত্র হইষা গন্ধমাদন পর্কতে বিপুল তপস্তা করিয়াছিলেন।
ইন্দ্র তাঁহার উগ্র তপস্তায় ভীত হইয়া তাঁহার বিন্নার্থ কতিপয় অব্দরার সহিত বসস্ত ও কামদেবকে প্রেরণ
করেন। সেই সকল অব্দরা যখন তাঁহার ধ্যানভঙ্গে অশক্তা হইল, তখন কামদেব অব্দরোগণের উরু হইতে
ইহাকে স্থান করিলেন। ইনিই তাঁহার তপোভঙ্গে সমর্থা হন। ইহাতে ইন্দ্র অতিশয় সম্ভই ইইলেন এবং
ইহার রূপে মোহিত হইয়া ইহাকে গ্রহণ করিতে ইচ্ছা করিলেন। ইনিও সম্মতা হইলেন। পরে মিত্র ও
বরুণ তাঁহাদিগের ঐরপ মনোভাব জ্ঞাপন করিলে ইনি প্রত্যাধ্যান করেন। তাহাতে তাঁহাদের শাপে ইনি
মহন্যভোগ্যা (অর্থাৎ পুরুরবার পত্নী) হন।

এই সকল কথার আলোচনায় আমরা স্পষ্টই বুঝিতে পারি যে, যজুর্বেনসংহিতার ৫ অধ্যায়ের সেই মন্ত্রগুলি সর্বাপেক্ষা প্রাচীন। তাহার পর, ঋষেদসংহিতার দশম মগুলের ৯৫ স্কু। তার পর মহাভারত। তার পর প্রাদি পুরাণ।

আমরা যে সকল গ্রন্থের উপর নির্ভর করিয়া কৃষ্ণচরিত্র বুঝিতে চেষ্টা করিব, তাহারও পৌর্বাপর্য্য এই নিয়মের অন্নবর্তী হইয়া নির্দ্ধারিত করা যাইতে পারে। ত্ই একটা উদাহরণের দারা ইহা বুঝাইতেছি।

প্রথম উদাহরণ স্থরূপ পৃতনাবধবৃতান্ত দেওয়া যাউক।

ইহার প্রথমাবস্থা কোন গ্রন্থে নাই, কেবল অভিধানেই আছে, বেমন বিধ্ ধাতু হইতে বিষ্ণু। পরে দেখি পুতনা যথার্থত: তৃতিকাগারস্থ শিশুর রোগ। কিন্তু পুতনা

क्षन क्षन क्षेत्र को वास "बाह्य" निविष्ठ हरेबादि ।

শকুনিকেও বলে; অতএব মহাভারতে পৃতনা শকুনি। বিষ্ণুপুরাণে আর এক সোপান উঠিল; রূপকে পরিণত হইল। পৃতনা "বালঘাতিনী" অর্থাৎ বালহত্যা যাহার ব্যবসার; "অতিজীয়ণা"; তাহার কলেবর "মহং"; নদ্দ দেখিয়া আস্যুক্ত ও বিশ্বিত ইইলেন। তথালি এখনও সে মানবী। ক হরিবংশে ছুইটা কথাই মিলান হইল। পৃতনা মানবী বটে, কংলের ধাত্রী। কিছ সে কামরূপিনী পক্ষিণী হইয়া ব্রজে আসিল। রূপকত আর নাই; এখন আখ্যান বা ইতিহাস। তৃতীয়াবস্থা এইখানে প্রথম প্রবেশ করিল। পরিশেষে ভাগবতে ইহার চৃড়ান্ত হইল। পৃতনা রোগও নয়, পক্ষিণীও নয়, মানবীও নহে। সে ঘোররূপা রাক্ষ্যী। তাহার শরীর ছয় ক্রোশ বিস্তৃত হইয়া পতিত হইয়াছিল, দাঁতগুলা এক একটা লালল-দণ্ডের মত, নাকের গর্ড গিরিকন্দরের তুল্য, স্তন ছইটা গণ্ডলৈ অর্থাৎ ছোট রকমের পাহাড়, চকু অন্ধকুপের তুল্য, পেটটা জলশ্ভ হুদের সমান, ইত্যাদি ইত্যাদি। একটা পীড়া ক্রমশং এত বড় রাক্ষ্যীতে পরিণত হইল, দেখিয়া পাঠক আনন্দ লাভ করিবেন আমরা ভরসা করি, কিছু মনে রাখেন যে, ইহা চতুর্থ অবস্থা।

ইহাতে পাই, অত্যে মহাভারত; তার পর বিষ্ণুপুরাণের পঞ্চম অংশ; তার পর হরিবংশ; তার পর ভাগবত।

আরে একটা উবাহরণ করিয়া দেখা যাউক। কাল শব্দের পর ইয় প্রত্যয় করিলে কালিয় শব্দ পাওয়া যায়। কালিয়ের নাম মহাভারতে নাই। বিষ্ণুপুরাণে কালিয়বুডান্ত পাই। পড়িয়া জানিতে পারা যায় যে, ইহা কাল, এবং কালভয়নিবারণ কৃষ্ণপাদপদ্ম সম্বন্ধীয় একটি রূপক। সাপের একটি মান্ধ ফণা থাকে, কিন্তু বিষ্ণুপুরাণের "মধ্যম ক্লার" কণা আছে। মধ্যম বলিলে ভিনটি বুঝায়। বুঝিলাম যে, ভূত, ভবিহাৎ ও বর্ত্তমানাভিম্থী কালিয়ের ভিনটি ফণা। কিন্তু হরিবংশকার রূপকের প্রকৃত তাংপধ্য নাই বুঝিতে পারুন, বা তাহাতে নুতন অর্থ দিবার অভিপ্রায় রাখুন, তিনি ছইটি ফণা বাড়াইয়া দিলেন। ভাগবতকার তাহাতে সম্ভুই নহেন—একেবারে সহস্র ফণা করিয়া দিলেন।

এখন বলিতে পারি কি না যে, আগে মহাভারত, পরে বিফুপুরাণের পঞ্চম অংশ, পরে হরিবংশ, পরে ভাগবত।

এখন আর উদাহরণ বাড়াইবার প্রয়োজন নাই, কৃষ্ণচরিত্র লিখিতে লিখিতে অনেক উদাহরণ আপনি আসিয়া পড়িবে। স্থুল কথা এই যে, যে গ্রন্থে অমৌলিক, অনৈসর্গিক,

কোন অনুবাদকার অনুবাদে "রাজনী" কথাটা বসাইয়াছেন ৷ বিকুপুরাশের মূলে এমন কথা নাই ৷

উপক্সাসভাগ যত বাড়িয়াছে, সেই গ্রন্থ তত আধুনিক। এই নিয়মান্থসারে, আলোচ্য গ্রন্থ সকলের পৌর্বাপর্য্য এইরূপ অবধারিত হয়।

প্রথম। মহাভারতের প্রথম স্তর। বিজীয়। বিষ্ণুপুরাণের পঞ্চম অংশ। ভৃতীয়। হরিবংশ।

চতুর্থ। শ্রীমম্ভাগবত।

ইহা ভিন্ন আর কোন প্রস্থের ব্যবহার বিধেয় নহে। মহাভারতের দ্বিভীয় ও তৃতীয় স্তর অমৌলিক বলিয়া অব্যবহার্য্য, কিন্তু তাহার অমৌলিকতা প্রমাণ করিবার জ্বস্থা, ঐ সকল অংশের কোণাও কোণাও সমালোচনা করিব। ব্রহ্মপুরাণ ব্যবহারের প্রয়োজন নাই, কেন না বিষ্ণুপুরাণে যাহা আছে, ব্রহ্মপুরাণেও তাহা আছে। ব্রহ্মবৈর্ধুপুরাণ পরিত্যাল্য, কেন না, মৌলিক ব্রহ্মবৈর্ধ্ব লোপপ্রাপ্ত হইয়াছে। তথাপি জীরাধার র্ভান্ত জ্বস্থা একবার ব্রহ্মবৈর্ধ ব্যবহার করিতে হইবে। অক্সান্ত পুরাণে কৃষ্ণকথা অতি সংক্ষিপ্ত, এজক্র সেকলের ব্যবহার নিক্ষল। বিষ্ণুপুরাণের পঞ্চমাংশ ভিন্ন চতুর্ধাংশও কদাচিৎ ব্যবহার করার প্রয়োজন হইবে—যথা শুসন্তক মণি, সত্যভামা, ও জান্ববতীর্ব্রান্ত।

পুরাণ সকলের প্রক্ষিপ্তবিচার ছুর্ঘট। মহাভারতে যে সকল লক্ষণ পাইয়াছি, তাহা হরিবংশে ও পুরাণে লক্ষ্য করা ভার। কিন্তু মহাভারত সহদ্ধে আর যে ছুইটা • নিরম করিয়াছি যে, যাহা অনৈসর্গিক, তাহা অনৈতিহাসিক ও অতিপ্রকৃত বলিয়া পরিত্যাগ করিব; আর যাহা নৈসর্গিক, তাহাও যদি মিথ্যার লক্ষণাক্রান্ত হয়, তবে তাহাও পরিত্যাগ করিব; এই ছুইটি নিয়ম পুরাণ সম্বন্ধেও খাটবে।

এক্ষণে আমরা কৃষ্ণচরিত্রকথনে প্রস্তুত।

10 M

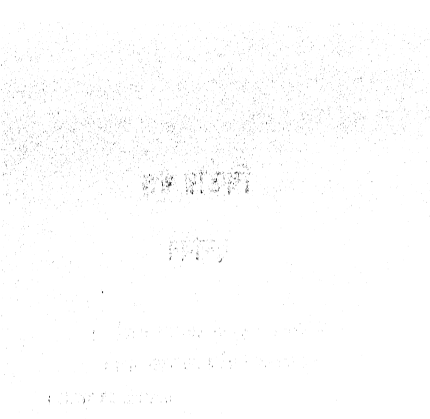
<sup>+ 49</sup> पृष्ठी सम्ब

the street of th

# বিতীয় খণ্ড

# व्यावन

বো মোহয়তি ভূতানি স্বেহণাশাস্থ্যদ্ধনৈ:। সর্গক্ত রক্ষণার্থায় তথ্যে মোহাত্মনে নম: । শান্তিপর্বা, ৪৭ অধ্যায়।



#### প্রথম পরিচ্ছেদ

#### 

প্রথম খণ্ডে আমরা পুরুরবার পূত্র আয়ুর কথা বলিয়াছি। আরু বজুর্বেলে যজের গৃত মাত্র। কিন্তু থ্রেকসংহিতার ১০ম মন্তলে তিনি ঐতিহাসিক রাজা। ১০ম মন্তলের ৪৯ স্ক্তের থবি বৈকুঠ ইন্দ্র। ইন্দ্র বলিডেছেন, "আমি বেশকে আয়ুর বশীভূত করিয়া দিয়াছি।"

আর্র পুত্র নহব। নহবের পুত্র য্যাতি। এই নহব ও য্যাতির নামও ঋধেদ-সংহিতার আছে। য্যাতির পাঁচ পুত্র ইতিহাস পুরাণে কথিত হইয়াছে। জ্যেষ্ঠ বছ, কনিষ্ঠ পুরু। আর তিন জনের নাম তুর্বস্থ, দ্রুল্যা, অণু। ইহার মধ্যে পুরু, যহু এবং তুর্বস্থর নাম ঋষেদসংহিতার আছে (১০ম, ৪৮।৪৯ স্কু)। কিন্তু ইহারা যে য্যাতির পুত্র বা পরস্পরের ভাই এমন কথা ঋষেদসংহিতার নাই।

কণিত আছে, যথাতির জ্যেষ্ঠ চারি পুত্র তাঁহার আজ্ঞাপালন না করায় তিনি ঐ চারি পুত্রকে অভিশপ্ত করিয়া, কনিষ্ঠ পুক্ষকে রাজ্যাভিষিক্ত করেন। এই পুক্ষর বংশে ছ্মন্ত, ভরত, কুরু এবং অজমী চ ইত্যাদি ভূপতিরা জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। ছর্ব্যোধন যুধিষ্টিরাদি কোরবেরা এই পুক্ষর বংশ। এবং কৃষ্ণ প্রভৃতি যাদবেরা যত্র বংশ। অন্তঃ পুরাণে ইতিহাসে সচরাচর ইহাই পাওয়া যায় যে, যথাতিপুত্র যত্ন হইতে মধুরাবাসী যাদবদিগের উৎপত্তি।

কিন্ত হরিবংশে আর এক কথা পাওয়া যায়। হরিবংশের হরিবংশপর্বে যে যতুবংশ-কথন আছে, তাহাতে যথাতিপুত্র যতুরই বংশকখন। কিন্তু বিষ্ণুপর্বে ভিন্ন প্রকার আছে। তথায় আছে যে, হর্যাশ্ব নামে এক জন ইক্ষাকুবংশীয়, অযোধ্যায় রাজা ছিলেন। তিনি মধুবনাধিপতি মধুর কল্পা মধুমতীকে বিবাহ করেন। এই মধুবনই মথুরা। হর্যাশ্ব আযোধ্যা হইতে কোন কারণে বিদ্বিত হইলে, শশুরবাড়ী আসিয়া বাস করেন। ইহারই পুত্র যতু। হর্যাশের লোকান্তরে ইনি রাজা হয়েন। যতুর পুত্র মাধব, মাধবের পুত্র সন্বত, সন্বতের পুত্র ভীম। মধুর পুত্র লবণকে রামের আতা শক্তম্ব বিক্তিত করিরা তাঁহার রাজ্য হস্তগত

করিয়া মধুরানগর নির্মাণ করেন। হরিবংশে বলে, রাঘবেরা মধুরা ত্যাগ করিয়া গেলে, ভীম ভাহা পুনর্কার অধিকার করেন, এবং এই যহসভূত বংশই মথুরাবাসী যাদবগণ।

খাখেদসংহিতার দশম মণ্ডলের ৬২ স্কে যত ও তুর্বা ( তুর্বাসু ) এই চুই জনের নাম, আছে ( ১০ ঋক্ ), কিন্তু তথায় ইহাদিগকে দাসজাতীয় রাজা বলা হইয়াছে।

কিন্তু এ মণ্ডলের ৪৯ সুক্তে ইন্দ্র বলিতেছেন, "তুর্বস্থ ও যত্ এই চুই ব্যক্তিকে আমি বলবান্ বলিরা খ্যাত্যাপন্ন করিয়াছি (৮ ঋক্)।" এ স্কুন্তের ৩ ঋকে আছে, "আমি দস্মজাতিকে "আর্য্য" এই নাম হইতে বঞ্চিত রাখিয়াছি।" তবে দাসজাতীয় রাজাকে বে তিনি খ্যাত্যাপন্ন করিয়াছিলেন, ইহাতে কি বুঝিতে পারা যায় ? এই যত্ আর্য্য না অনার্য্য ? ইহা ঠিক বুঝা গেল না।

পুনশ্চ, প্রথম মণ্ডলের ৩৬ সুক্তে ১৮ ঋকের অর্থ এইরপ—"অগ্নির দ্বারা তুর্বস্থ, যত্ব ও উত্রাদেবকে দূর হইতে আমরা আহ্বান করি।" অনার্য্য রাজ সম্বন্ধে আর্য্য ঋষির এরপ উক্তি সম্ভব কি ?

যাহা হউক, তিন জন যছর কথা পাই।

- (১) যধাভিপুত্র।
- (২) ইক্সাকুবংশীয়।
- (৩) অনার্য্য রাজা।

কৃষ্ণ, কোন্ যত্ন বংশে উৎপন্ন হইয়াছিলেন, তাহা মীমাংসা করা চূর্ঘট। যখন জাঁহাদের মধুরায় ভিন্ন পাই না, এবং এ মথুরা ইক্ষাকুবংশীয়দিগের নির্মিত, তখন এই যাদবেরা ইক্ষাকুবংশীয় নহে, ইহা জোর করিয়া বলা যায় না।

বে বছবংশেই কৃষ্ণ জন্মগ্রহণ করুন, তহংশে মধু সন্ধত বৃষ্ণি, অন্ধক, কুকুর ও ভোজা প্রভৃতি রাজ্যণ জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। এই বৃষ্ণি অন্ধক কুকুর ও ভোজবংশীয়েরা, একত্রে মথুরায় বাস করিতেন। কৃষ্ণ বৃষ্ণিবংশীয়, কংস ও দেবকী ভোজবংশীয়। কংস ও দেবকীর এক পিতামহ।

এই ক্ষটি বাদের অনুবাদ রামেশ বাব্র অনুবাদ হইতে উদ্ভ করা মেল।

#### দিতীয় পরিচেত্র

#### कृरक्त क्या

কংসের পিতা উগ্রসেন যাদবদিগের অধিপতি বলিয়া বর্ণিত হইয়াছেন। কুঞ্চের পিতা বস্থদেব, দেবকীর স্বামী।

বস্থদেব দেবকীকে বিবাহ করিয়া যখন গৃহে আনিতেছিলেন, তখন কংস ীতিপূর্বক, তাঁহাদের রথের সারথ্য গ্রহণ করিয়া, তাঁহাদিগকে লইয়া যাইতেছিলেন। এমন সময়ে দৈববাণী হইল যে, ঐ দেবকীর অষ্টমগর্ভজাত পুত্র কংসকে বধ করিবে। তখন আপদের শেষ করিবার জ্বস্তু কংস দেবকীকে বধ করিতে উত্যত হইলেন। বস্থদেব তাঁহাকে শাস্তু করিয়া অঙ্গীকার করিলেন যে, তাঁহাদের যতগুলি পুত্র হইবে, তিনি স্বয়ং সকলকে কংসহস্তে সমর্পণ করিবেন। ইহাতে আপাততঃ দেবকীর প্রাণরক্ষা হইল, কিন্তু কংস বস্থদেব ও দেবকীকে অবক্ষম করিলেন। এবং তাঁহাদের প্রথম ছয় সন্তান বধ করিলেন। সপ্তমগর্ভস্থ সন্তান গর্ভেই বিনম্ভ হইয়াছিল। পুরাণে কথিত হইয়াছে, বিষ্ণুর আজ্ঞানুসারে যোগনিজা সেই গর্ভ আকর্ষণ করিয়া বস্থদেবের অস্থা পত্নীর গর্ভে স্থাপিত করিয়াছিলেন।

সেই অস্থা পদ্ধী রোহিণী। মধুরার অদ্রে, ঘোষপদ্ধীতে নন্দ নামে গোপব্যবসায়ীর বাস। তিনি বস্থদেবের আত্মীয়। রোহিণীকে বস্থদেব সেই নন্দের গৃহে রাধিয়া গিয়াছিলেন। সেইখানে রোহিণী পুত্রসন্তান প্রস্বক রিলেন। এই পুত্র, বলরাম।

দেবকীর অষ্টম গর্ভে জীকৃষ্ণ আবিভূতি হইলেন। এবং যথাকালে রাত্রে ভূমিষ্ঠ হইলেন। বসুদেব তাঁহাকে সেই রাত্রেই নন্দালয়ে লইয়া গেলেন। সেই রাত্রে নন্দালয়ে লইয়া গেলেন। সেই রাত্রে নন্দালয় বাদাদা একটি কন্থা প্রসব করিয়াছিলেন। পুরাণে কথিত হইয়াছে যে, ইনি সেই বৈষ্ণবী শক্তি যোগনিতা। ইনি যশোদাকে মুগ্ধ করিয়া রাখিলেন, ইত্যবসরে বসুদেব পুত্রিকৈ স্তিকাগারে রাখিয়া কন্থাটি লইয়া স্বভবনে আসিলেন। সেই কন্থাকে তিনি কংসকে আপন কন্থা বলিয়া সমর্পণ করিলেন। কংস তাঁহাকে বিনষ্ট করিতে পারিলেন না। যোগনিতা আকাশপথে চলিয়া গেলেন, এবং বলিয়া গেলেন যে, কংসের নিধনকারী কোন স্থানে জন্মিয়াছেন। কংস তার পর ভগিনীকে কারামুক্ত করিল। কৃষ্ণ নন্দালয়ে রহিলেন।

এ সকল অনৈস্গিক ব্যাপার; আমরা পূর্ব্বকৃত নিয়মামূসারে ত্যাগ করিতে বাধ্য। তবে ইহার মধ্যে একটু ঐতিহাসিক তত্ত্ত পাওয়া যায়। কৃষ্ণ মধুরায় যহবংশে, দেবকীর গর্চ্ছে, বস্থদেবের শুরদে জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। অতি শৈশবে তাঁহাকে তাঁহার পিতা নন্দালয়ে \* রাখিয়া আসিয়াছিলেন। নন্দালয়ে পুত্রকে লুকাইয়া রাখার জন্ম তাঁহাকে কংসনাশবিষয়িণী দৈববাণীর বা কংসের প্রাণভয়ের আশ্রয় লইতে হয় নাই। ভাগবত পুরাণে এবং মহাভারতীয় কৃষ্ণোক্তিতেই আছে যে, কংস এই সময়ে অতিশয় হুরাচারী হইয়া উঠিয়াছিল। সে শুরুলদেবের মত, আপনার পিতা উগ্রসেনকে পদচ্যুত করিয়া, আপ্রাল্লাধিকার করিয়াছিল। যাদবদিগের উপর এরপ পীড়ন আরম্ভ করিয়াছিল যে, অন্তর্কী মাদব ভয়ে মথুরা হইতে পলায়ন করিয়া অন্ত দেশে গিয়া বাস করিতেছিলেন। বস্থদেশ আপনার অন্তা পদ্মী রোহিণীকে ও তাঁহার পুত্রকে নন্দালয়ে রাখিয়াছিলেন। এই কৃষ্ণকেও কংসভয়ে সেই নন্দালয়ে লুকাইয়া রাখিলেন। ইহা সম্ভব এবং ঐতিহাসিক বিলয়া গ্রহণ করা যাইতে পারে।

#### ড়ভীয় পরিচ্ছেদ

#### শৈশব

কুন্দের শৈশব সম্বন্ধে কতকগুলি বিশেষ অনৈসর্গিক কথা পুরাণে কথিত হইয়াছে। একে একে ভাষার পরিচয় দিতেভি।

১। পৃতনাবধ। পৃতনা কংসপ্রেরিতা রাক্ষ্মী। সে পরমরূপবতীর বেশ ধারণ করিয়া নালালয়ে কৃষ্ণবধার্থ প্রবেশ করিল। তাহার স্তনে বিষ বিলেপিত ছিল। সে জীকৃষ্ণকে স্বস্থপান করাইতে লাগিল । কৃষ্ণ তাহাকে এরপ নিপীড়িত করিয়া স্বস্থপান করিলেন যে, পৃতনার প্রাণ বহির্গত হইল। সে তখন নিজ রূপ ধারণ করিয়া ছয় ক্রোশ ভূমি ব্যাপিয়া নিপতিত হইল।

মহাভারতেও শিশুপালবধ-পর্কাধ্যায়ে পৃতনাবধের প্রদঙ্গ আছে। শিশুপাল, পৃতনাকে শকুনি বলিতেছেন। শকুনি বলিলে, গৃগ্ধ, চীল এবং শ্যামাপক্ষীকেও বুঝায়। বলবান্ শিশুর একটা কুল্ল পক্ষী বধ করা বিচিত্র নহে।

কৃষ্ণচিত্রের প্রথম সংস্করণে আমি কুকের নলালয়ে বাসের কথা অবিহান করিরাছিলাম। এবং তাহার পোষকভার নহাভারত হইতে প্রমাণ উদ্ধৃত করিয়াছিলাম। সেই সকল কথা আমি পুনল্ড উপযুক্ত হানে উদ্ধৃত করিব। একণে আমার ইহাই বন্ধবা বে, একণে পুনর্কার বিশেষ বিচার করিয়াসে মত কিয়দংশে পরিত্যাগ করিয়াছি। আপনার আতি বীকার করিতে আমার আগতি নাই—কুক্রমুদ্ধি ব্যক্তির আতি সচরাচরই ঘটনা থাকে।

কিন্তু পৃত্যার আর একটা অর্থ আছে। আমন্ত্রা বাহাকে "পেঁচোর পাওরা" বলি,
ফুতিকাগারন্ত শিশুর সেই রোগের নাম পৃত্যা। সকলেই জানে যে, শিশু বলের সহিদ্ধ
স্তম্মপান করিতে পারিলে এ রোগ আর থাকে না। বোধ হর, ইহাই পৃতনাবধ।

- ২। শকটবিপর্যায়। যশোদা, কৃষ্ণকে একখানা শকটের নীচে ওয়াইয়া রাখিয়াছিলেন। কৃষ্ণের পদাঘাতে শকট উপ্টাইয়া পড়িয়াছিল। ঋষেদসংহিতায় ইল্লক্ড উবার
  শকটভশ্বনের একটা কথা আছে। এই কৃষ্ণকৃত শক্টভশ্বন, সে প্রাচীন রূপকের নূতন
  সংখ্যারমাত্র হইতে পারে। অনেকগুলি বৈদিক উপাখ্যান কৃষ্ণলীলান্তর্গত হইয়াছে, এমন
  বিবেচনা করিবার কারণ আছে।
- ত। তাহার পর মাভূকোেড়ে কুফের বিশ্বস্তর্মৃতিধারণ, এবং স্বীয় ব্যাদিতানন-মধ্যে যশোদাকে বিশ্বরূপ দেখান। এটা প্রথম ভাগবতে দেখিতে পাই। ভাগবতকারেরই রচিত উপস্থাস বোধ হয়।
- ৪। তৃণাবর্ত্ত। তৃণাবর্ত্ত নামে অহর কৃষ্ণকে একদা আকাশবার্গে তুলিয়া কইয়া গিয়াছিল। ইহার ঘেরূপ বর্ণনা দেখা বায়, তাহাতে বোধ হয়, ইহা চক্রবায়ু মাত্র। চক্রবায়ুর রূপ ধরিয়াই অহুর আদিয়াছিল, ভাগবতে এইরূপ ক্ষিত হইয়াছে। এই উপাখ্যানও প্রথম ভাগবতেই দেখিতে পাই। সুত্রাং ইহাও অমৌলিক সন্দেহ নাই। চক্রবায়তে ছেলে তুলিয়া ফেলাও বিচিত্র নহে।
- ৫। কৃষ্ণ একদা মৃত্তিকা ভোজন করিয়াছিলেন। কৃষ্ণ দে কথা অস্থীকার করায়, যশোদা তাঁহার মুখের ভিডর দেখিতে চাহিলেন। কৃষ্ণ হাঁ করিয়া বদনমধ্যে বিশবস্থাও দেখাইলেন। এটিও কেবল ভাগবতীয় উপস্থাস।
- ৬। ভাগবতকার আরও বলেন, কৃষ্ণ হাঁটিয়া বেড়াইতে শিখিলে তিনি গোণীদিপের গৃহে অত্যন্ত দৌরাত্ম্য করিতেন। অক্যান্ত দৌরাত্মাধ্য, ননী মাধন চুরি করিয়া খাইডেন। বিফুপুরাণেও এ কথা নাই; মহাভারতেও নাই।

হরিবংশে ননী মাখন চুরির কথা প্রসক্ষমে তাছে। ভাগবতেই ইহার বাড়াবাড়ি। যে শিশুর ধর্মাধর্মজ্ঞান জন্মিবার সময় হয় নাই, সে খাছ চুরি করিলে কোন দোষ হইল না। যদি বল যে, কৃষ্ণকে ভোমরা ঈশ্বরাবভার বল; ভাঁহার কোন বয়সেই জ্ঞানের অভাব থাকিতে পারে না। ভাহার উদ্ভরে কৃষ্ণোপাসকেরা বলিতে পারেন যে, ঈশ্বরের চুরি নাই। জগভই যাঁহার—সব ছুত নবনীত মাখন যাঁহার স্ট্ট—তিনি কার ধন লইয়া চোর হইলেন ? সবই ত ভাঁহার। আর যদি বল, তিনি মানবধর্মাবলম্বী—মানবধর্ম

চুরি অবশ্ব পাপ, তাহার উত্তর এই যে, মানবধর্মাবলমী শিশুর পাপ নাই, কেন না, শিশুর ধর্মাধর্ম জ্ঞান নাই। কিন্তু এ সকল বিচারে আমাদের কোন প্রয়োজনই নাই—কেন না, কথাটাই অমূলক। যদি মৌলিক কথা হয়, তবে ভাগবতকার, এ কথা যে ভাবে বলিয়াছেন, তাহা বড় মনোহর।

ভাগবতকার বলিয়াছেন যে, ননী মাখন ভগবান্ নিজের জন্ম বড় চুরি করিতেন না ; বানরদিগকে খাওয়াইতেন। বানরদিগকে খাওয়াইতে না পাইলে শুইয়া পড়িয়া কাঁদিকে ভাগবতকার বলিতে পারেন যে, কৃষ্ণ সর্বভূতে সমদর্শী; গোপীরা যথেষ্ট ক্ষীর নবনীত খায়,—বানরেরা পায় না, এজন্ম গোপীদিগের লইয়া বানরদিগকে দেন। তিনি সর্বভূতের দুখুর, গোপী ও বানর তাঁহার নিকট ননী মাখনের তুল্যাধিকারী।

এই শিশু সর্বজ্ঞনের জন্ম সন্থাদায়তাপরবশ, সর্বজ্ঞনের ছঃখমোচনে উছ্যুক্ত। তির্য্যক্জাতি বানরদিগের জন্ম তাঁহার কাতরতার ভাগবতকার এই পরিচয় দিয়াছেন। আর একটি ছঃখিনী ফলবিক্রেত্রীর কথা বলিয়াছেন। কৃষ্ণের নিকট সে ফল লইয়া আসিলে কৃষ্ণ অঞ্জলি ভরিয়া তাহাকে রত্ন দিলেন। কথাগুলির ভাগবত ব্যতীত প্রমাণ কিছু নাই; কিন্তু আমরা পরে দেখিব, পরহিতই কৃষ্ণের জীবনের ব্রত।

৭। যমলার্জ্নভঙ্গ। একদা কৃষ্ণ বড় "ত্রস্তপনা" করিয়াছিলেন বলিয়া, যশোদা তাঁহার পেটে দড়ি বাঁধিয়া, একটা উদ্ধলে বাঁধিয়া রাখিলেন। কৃষ্ণ উদ্ধল টানিয়া লইয়া চলিলেন। যমলার্জ্ন নামে তুইটা গাছ ছিল। কৃষ্ণ তাহার মধ্য দিয়া চলিলেন। উদ্ধল, গাছের মূলে বাধিয়া গেল। কৃষ্ণ তথাপি চলিলেন। গাছ তুইটা ভালিয়া গেল।

এ কথা বিষ্ণুপুরাণে এবং মহাভারতের শিশুপালের তিরস্কারবাক্যে আছে। কিন্তু ব্যাপারটা কি ? অর্জুন বলে কুরচি গাছকে; যমলার্জুন অর্থে জ্যোড়া কুরচি গাছ। কুরচি গাছ সচরাচর বড় হয় না, এবং অনেক গাছ ছোট দেখা যায়। যদি চারাগাছ হয়, ভাহা হইলে বলবান্ শিশুর বলে এরূপ অবস্থায় ভাহা ভাঙ্গিয়া যাইতে পারে।

কিন্ত ভাগবতকার পূর্বপ্রচলিত কথার উপর, অতিরঞ্জন চেষ্টা করিতে ক্রেটি করেন নাই। গাছ ছুইটি কুবেরপুত্র; শাপনিবন্ধন গাছ হুইয়াছিল, কৃষ্ণস্পর্শে মুক্ত হুইয়া স্থধামে গমন করিল। কৃষ্ণকে বন্ধন করিবার কালে গোকুলে যত দড়ি ছিল, সব যোড়া দিয়াও কচি ছেলের পেট বাঁধা গেল না। শেষে কৃষ্ণ দয়া করিয়া বাঁধা দিলেন।

বিষ্ণুর একটি নাম দামোদর। বহিরিন্দ্রিয়নিগ্রহকে দম বলে। উদ্ উপর, ঋ গমনে, এজস্ম উদর অর্থে উৎকৃষ্ট গতি। দমের দ্বারা যিনি উচ্চস্থান পাইয়াছেন তিনিই দামোদর। বেদে আছে বিষ্ণু তপস্তা করিয়া বিষ্ণুত্ব লাভ করিয়াছেন, নহিলে ভিনি ইন্দ্রের কনিষ্ঠ মাত্র। শঙ্করাচার্য্য দামোদর শব্দের এই অর্থ গ্রহণ করিয়াছেন। ভিনি বলেন, "দমাদিসাধনেন উদরা উৎকৃষ্টা গভিষা তয়া গম্যত ইতি দামোদর:।" মহাভারতেও আছে, "দমাদামোদরং বিছঃ।"

কিন্তু দামন্ শব্দে গোরুর দড়িও বুঝায়। যাহার উদর গোরুর দড়িতে বাঁধা হইয়াছিল, দেও দামোদর। গোরুর দড়ির কথাটা উঠিবার আগে দামেদির নামটা প্রচলিত ছিল। নামটি পাইয়া ভাগবতকার দড়ি বাঁধার উপস্থাসটি গড়িয়াছেন, এই বোধ হয় না কি ?

এক্ষণে নন্দাদি গোপগণ পূর্ব্বাসস্থান পরিত্যাগ করিয়া বৃন্দাবনে চলিলেন। কৃষ্ণ নানাবিধ বিপদে পড়িয়াছিলেন, এইরূপ বিবেচনা করিয়াই তাঁহারা বৃন্দাবন গেলেন, এইরূপ পুরাণে লিখিত আছে। বৃন্দাবন অধিকতর স্থাধের স্থান, এন্দ্রগুও হইতে পারে। হরিবংশে পাওয়া যায়, এই সময়ে ঘোষ নিবাসে বড় বৃকের ভয় হইয়াছিল। গোপেরা তাই সেই স্থান ত্যাগ করিয়া গেল।

### চতুর্থ পরিচ্ছেদ

#### **टेक्टमात्रमीमा**

এই বৃন্দাবন কাব্যজগতে অতুল্য সৃষ্টি। হরিং-পুপাশোভিত পুলিনশালিনী কলনাদিনী কালিন্দীকূলে কোকিল-ময়্র-ধ্বনিত-কুঞ্জবনপরিপূর্ণা, গোপবালকগণের শৃক্ষবেণুর মধ্র রবে শব্দময়ী, অসংখ্যকুস্থমামোদস্থাসিতা, নানাভরণভ্ষিতা বিশালায়তলোচনা ব্রজ্মনরীগণসমলক্ষতা বৃন্দাবনস্থলী, শ্বতিমাত্র জ্বদয় উৎকুল্ল হয়। কিন্তু কাব্যরস আবাদন জন্ম কালবিলম্ব করিবার আমাদের সময় নাই। আমরা আরও গুক্তর তত্ত্বের অব্যেবণে নিষ্ক্ত।

ভাগবতকার বলেন, বৃন্দাবনে আসার পর কৃষ্ণ ক্রমশঃ তিনটি অসুর বধ করিলেন,—
(১) বংসামুর, (২) বকাসুর, (৩) অঘাসুর। প্রথমটি বংসরূপী, দ্বিতীয়টি পক্ষিরূপী,
তৃতীয়টি সর্পরিপী। বলবান্ বালক, ঐ সকল জস্তু গোপালগণের অনিষ্টকারী হইলে,
তাহাদিগকে বধ করা বিচিত্র নহে। কিন্তু ইহার একটিরও কথা বিষ্ণুপুরাণে বা মহাভারতে,

এমন কি, হরিবংশেও পাওয়া যার না। স্মৃতরাং অমৌলিক বলিয়া তিনটি অস্থরের কথাই আমাদের পরিত্যাক্য।

এই বংসাত্রর, বকাত্রর এবং অঘাত্ররবধোপাখ্যান মধ্যে দেরপ তথ খুঁজিলে না পাওরা যার, এমত নহে। বদ্ ধাতৃ হইতে বংস; বন্ক্ ধাতৃ হইতে বক, এবং অঘ্ ধাতৃ হইতে অঘ। বদ্ ধাতৃ প্রকাশে, বন্ক্ কৌটিল্যে, এবং অঘ্ পাপে। যাহারা প্রকাশ্রনাদী রা নিন্দক ভাহারা বংস, কুটিল শক্রপক্ষ বক, এবং পাপীরা অঘ। কুফ অপ্রাপ্তকৈশোরেই এই ত্রিবিধ শক্রু পরাস্ত করিলেন। যত্ত্বিদের মাধ্যন্দিনী শাখার একাদশ অধ্যায়ে আলিচয়নমন্ত্রের ৮০ কণ্ডিকায় যে মন্ত্র, ভাহাতেও এইরূপ শক্রদিগের নিপাতনের প্রাথনা দেখা যার। মন্ত্রটি এই;—

ুঁতি অবে। বাহাবা আমাদের অবাতি, বাহাবা বেবী, বাহাবা নিজক এবং বাহাবা জিবাংস্থ, এই চাবি প্রকার শক্ষকেই জন্মশং কর।" \*

এই মন্ত্রে বেশির ভাগ অরাতি অর্থাৎ যাহারা ধন দেয় না, (ভাষায় জুয়াচোর) তাহাদের নিপাতেরও কথা আছে। কিন্তু ভাগবতকার এই রূপক রচনাকালে এই মন্ত্রটি যে শ্বরণ করিয়াছিলেন, এমত বোধ হয়। অথবা ইহা বলিলেই যথেষ্ট হয় যে, ঐ রূপকের মূল ঐ মন্ত্রে আছে।

ভার পর ভাগবতে আছে যে, ব্রহ্মা, কৃষ্ণকে পরীক্ষা করিবার জন্ম একদা মায়ার দ্বারা সমস্ত গোপাল ও গোবংসগণকে হরণ করিলেন। কৃষ্ণ আর এক সেট্ রাখাল ও গোবংসের সৃষ্টি করিয়া পূর্ববং বিহার করিতে লাগিল্লেন। কথাটার তাংপর্য্য এই যে, ব্রহ্মাও কৃষ্ণের মহিমা বৃষিতে অক্ষম। তার পর এক দিন, কৃষ্ণ দাবানলের আগুন সকলই পান করিলেন। শৈবদিগের নীলকণ্ঠের বিষপানের উপস্থাস আছে। বৈষ্ণবচ্ড়ামনি ভাহার উদ্ভরে কৃষ্ণের অগ্নিপানের কথা বলিলেন।

এই বিখ্যাত কালিয়দমনের কথা বলিবার স্থান। কালিয়দমনের কথাপ্রসঙ্গমাত্র মহাভারতে নাই। হরিবংশে ও বিষ্ণুপুরাণে আছে। ভাগবতে বিশিষ্টরূপে সম্প্রসারিত হইয়াছে। ইহা উপস্থাস মাত্র—অনৈস্গিকভায় পরিপূর্ণ। কেবল উপস্থাস নহে—রূপক। রূপকও অভি মনোহর।

উপক্সাসটি এই। যমুনার এক হ্রদে বা আবর্ত্তে কালিয় নামে এক বিষধর সর্প সপরিবারে বাস করিত। তাহার বহু ফণা। বিষ্ণুপুরাণের মতে তিনটি, ক হরিবংশের

সাৰ্জ্জদীকৃত অনুষাদ।

<sup>ा &</sup>quot;नथामः स्गार" हेहाटङ डिनिट नुसात ।

विजीय थेथ : व्यक्तित्वा द्वारमातृतीमा

মতে পাঁচটি, ভাগবতে সহস্র। ভাহার কার্টনক ব্রীপুত্র প্রে ছিল। ভাহাদিগের বিবে সেই আবর্তের জল এমন বিষয় হইয়া উঠিয়াছিল কে ভাল নিকটে কেহ ভিচিতে পারিত না। অনেক ব্রজবালক ও গোবংস সেই জল পান করিয়া প্রাণ হারাইত। সেই বিবের জালায়, তীরে কোন ভূণ লভা বৃন্ধানিও বাঁচিত না। পজিগণও সেই আবর্তের উপর দিরা উভিয়া গোলে বিবে জার্জারিত হইয়া জলমধ্যে পভিত হইত। এই মহাসর্পের দমন করিয়া বৃদ্ধাবন্দ্র জীবগণের রক্ষাবিধান, জীরুকের অভিপ্রেত হইল। ভিনি উল্লাফনপূর্বেক হুলমধ্যে নিপতিত হইলেন। কালির উাহাকে আক্রমণ করিল। ভাহার কণার উপর আবেরহণ করিয়া, বংলীবর গোপবালক রুভা করিছে লাগিলেন। ছুলল সেই রুভো নিশীড়িত হইয়া ক্ষবির্যমনপূর্বেক মুমূর্ হইল। ভখন ভাহার বনিভাগণ ক্ষতে মন্ত্রভারার তব করিয়া ভ্রজনালনালণকে মুমূর্ হইল। ভখন ভাহার বনিভাগণ ক্ষতেন মন্ত্রভারার তব করিয়া ভ্রজনালনালণকে দর্শনিশালে স্পণ্ডিতা বলিয়া বোধ হয়। বিক্সপুরাণে ভাহাদের মুখনির্গত তব বড় মধুর; পড়িয়া বোধ হয়, মন্ত্রভার্গাণকে কেহ গরলোদগারিণী মনেকরেন করুন, নাগপদ্বীগণ স্থাবর্ষিণী বটে। শেষ কালিয় নিজেও কৃষ্ণত্রতি আরম্ভ করিল। জীকৃষ্ণ সন্তর্ভ হইয়া কালিয়কে পরিত্যাগ করিয়া, যমুনা পরিত্যাগপূর্বক সমুজে গিয়া বাস করিতে ভাহাকে আদেশ করিলেন। কালিয় সপরিবারে পলাইল। যমুনা প্রসন্ত্রা বাস করিতে ভাহাকে আদেশ করিলেন। কালিয় সপরিবারে পলাইল। যমুনা প্রসন্ত্রালা হইলেন।

এই গেল উপস্থাস। ইহার ভিতর যে রূপক আছে, ভাহা এই। এই কলবাহিনী কৃষ্ণসলিলা কালিন্দী অন্ধকারম্য়ী ঘোরনাদিনী কালপ্রোডস্বতী। ইহার অভি ভয়ন্বর আবর্ত্ত আছে। আমরা যে সকলকে জৃঃসময় বা বিপৎকাল মনে করি, তাহাই কালপ্রোডের আবর্ত্ত। অতি ভীষণ বিষময় ময়য়ৢপক্র সকল এখানে পূকায়িত ভাবে বাস করে। ভূজকের স্থায় তাহাদের নিভ্ত বাস, ভূজকের স্থায় তাহাদের কৃটিল গতি, এবং ভূজকের স্থায় অমোঘ বিষ। আধিভৌতিক, আধ্যাত্মিক, এবং আবিদৈবিক, এই ত্রিবিধবিশেষে এই ভূজকের তিন ফলা। আর যদি মনে করা যায় যে, আমাদের ইক্রিয়রতিই সকল অনর্থের মূল, তাহা হইলে, পঞ্চেক্রিয়েছেদে ইহার পাঁচটি ফলা, এবং আমাদের অমঙ্গলের অসংখ্য কারণ আছে, ইহা ভাবিলে, ইহার সহস্র ফলা। আমরা ঘোর বিপদাবর্ত্তে এই ভূজকমের বশীভূত হইলে জগদীশ্বরের পাদপদ্ম ব্যতীত, আমাদের উদ্ধারের উপায়ান্তর নাই। কৃপাপরবশ হইলে ভিনি এই বিষধরকে পদদলিত করিয়া মনোহর মূর্ত্তিবিকাশপূর্বক, অভয়বংশী বাদন করেন, ভনিতে পাইলে জীব আশান্থিত হইয়া মুখে সংসার্যাত্রা নির্বাহ্ব করে। করালনাদিনী

কালতর দিনী প্রসন্নসলিলা হয়। এই কৃষ্ণসলিলা ভীমনাদিনী কালস্রোভস্বতীর আবর্তমধ্যে অমঙ্গলভূজদমের মস্তকারত এই অভয়বংশীধর মৃর্ত্তি, পুরাণকারের অপূর্ব্ব স্মৃষ্টি। যে গড়িয়া পূজা করিবে, কে তাহাকে পৌত্তলিক বলিয়া উপহাস করিতে সাহস করিবে ?

আমরা ধেমুকামুর (গর্দভ) এবং প্রলম্বামুরের বধর্ত্তাস্ত কিছু বলিব না, কেইটা উহা বলরামকৃত—কৃষ্ণকৃত নহে। বস্ত্রহরণ সম্বন্ধে যাহা বক্তব্য, তাহা আমরা অক্ত পরিচ্ছেদে বলিব, এখন কেবল গিরিষজ্ঞরুতাস্ত বলিয়া এ পরিচ্ছেদের উপসংহার করিব।

বৃন্দাবনে গোবর্জন নামে এক পর্বত ছিল, এখনও আছে। গোঁসাই ঠাকুরেরা একণে যেখানে বৃন্দাবন স্থাপিত করিয়াছেন, দে এক দেশে, আর গিরিগোবর্জন আর এক দেশে। কিন্তু পুরাণাদিতে পড়ি উহা বৃন্দাবনের সীমান্তবিত। এ পর্বত এক্ষণে যে ভাবে আছে, ভাহা দেখিয়া বোধ হয় যে উহা কোন কালে, কোন প্রাকৃতিক বিপ্লবে উৎক্ষিপ্ত হইয়া পুন:স্থাপিত হইয়াছিল। বোধ হয়, অনেক সহস্র বংসর এ ক্ষুত্র পর্বত এ অবস্থাতেই আছে, এবং ইহার উপর সংস্থাপিত হইয়া উপন্থাস রচিত হইয়াছে যে, প্রীকৃষ্ণ ঐ গিরি তুলিয়া সপ্তাহ ধারণ করিয়া পুনর্বোর সংস্থাপন করিয়াছিলেন।

উপস্থাসটা এই। বর্ষান্তে নন্দাদি গোপগণ বংসর বংসর একটা ইল্রযজ্ঞ করিতেন। তাহার আয়োজন হইতেছিল। দেখিয়া কৃষ্ণ জিজ্ঞাসা করিলেন যে, কেন ইহা হইতেছে ? তাহাতে নন্দ বলিলেন, ইল্র বৃষ্টি করেন, বৃষ্টিতে শস্ত জ্ঞান, শস্ত খাইয়া আমরা ও গোপগণ জীবনধারণ করি, এবং গো সকল তৃদ্ধবতী হয়। অতএব ইল্রের পূজা করা কর্তব্য। কৃষ্ণ বলিলেন, আমরা কৃষা নহি। গাভীগণই আমাদের অবলম্বন, অতএব গাভীগণের পূজা, অর্থাৎ তাহাদিগকে উত্তম ভোজন করানই আমাদের বিধেয়। আর আমরা এই গিরির আজ্ঞিত, ইহার পূজা কর্মন। আক্ষণ ও ক্ষ্ণার্তগণকে উত্তমরূপে ভোজন করান। ভাহাই হইল। অনেক দীনদ্রিক্ত ক্ষ্ণার্ত্ত এবং রোক্ষণগণ (তাহারা দ্রিজ্রের মধ্যে) ভোজন করিলেন। গাভীগণ খ্ব খাইল। গোবর্জনও মূর্ত্তিমান্ হইয়া রাশি রাশি অন্ধব্যক্ষন খাইলেন। ক্ষিত্ত হইয়াছে যে, কৃষ্ণ নিজেই এই মূর্ত্তিমান্ গিরি সাজিয়া খাইয়াছিলেন।

ইক্সমন্ত হইল না। এখন পাঠক জানিতে পারেন যে, আমাদিগের পুরাণেতিহাসোক্ত দেবতা ও রাহ্মণ সকল ভারি বদ্রাগী। ইক্স বড় রাগ করিলেন। মেঘগণকে আজ্ঞাদিলেন, বৃষ্টি করিয়া বৃন্দাবন ভাসাইয়া দাও। মেঘ সকল তাহাই করিল। বৃন্দাবন ভাসিয়া যায়। গোবংস ও ব্রজ্বাসিগণের তৃঃখের আর সীমা রহিল না। তখন আকুষ্ণ গোবর্জন উপাড়িয়া বৃন্দাবনের উপর ধরিলেন। সপ্তাহ বৃষ্টি হইল, সপ্তাহ তিনি পর্বত

এক হাতে তুলিয়া ধরিয়া রাখিলেন। বৃন্দাবন রক্ষা পাইল। ইন্দ্র হার মানিয়া, কুন্দের সঙ্গে সম্বন্ধ ও সন্ধি স্থাপন করিলেন।

মহাভারতে শিশুপালবাক্যে এই গিরিযজ্ঞের কিঞ্চিং প্রসঙ্গ আছে। শিশুপাল বলিতেছে যে, কৃষ্ণ যে বল্মীকতুলা গোবর্দ্ধন ধারণ করিয়াছিল, তাই কি একটা কিন্তির কথা। কৃষ্ণের প্রস্থৃত অন্ধব্যপ্পনভোজন সম্বন্ধেও একটু ব্যঙ্গ আছে। এই পর্যস্থ । কিন্তু গোবর্দ্ধন আজিও বিভামান,—বল্মীক নয়, পর্বত বটে। কৃষ্ণ কি এই পর্বত সাভ দিন এক হাতে ধরিয়া রাখিয়াছিলেন। যাঁহারা ভাঁহাকে ঈশ্বরাবভার বলেন, ভাঁহারা বলিতে পারেন, ঈশ্বরের অসাধ্য কি! খাঁহার করি—কিন্তু সেই সঙ্গে জিজ্ঞাসাও করি, ঈশ্বরাবভারের পর্বতধারণের প্রয়োজন কি! যাঁহার ইচ্ছা ব্যভীত মেঘ এক কোঁটাও বৃষ্টি করিতে সমর্থ হয় না, সাত দিন পাহাড় ধরিয়া বৃষ্টি হইতে বৃন্দাবন রক্ষা করিবার ভাঁহার প্রয়োজন কি! যাঁহার ইচ্ছামাত্রে সমস্ত মেঘ বিদ্বিত, বৃষ্টি উপশাস্ত, এবং আকাশ নির্মাল হইতে পারিত, ভাঁহার পর্বত তুলিয়া ধরিয়া সাত দিন খাড়া থাকিবার প্রয়োজন কি!

ইহার উন্তরে কেহ বলিতে পারেন, ইহা ভগবানের লীলা। ইচ্ছাময়ের ইচ্ছা, আমরা কুল বৃদ্ধিতে বৃদ্ধিব কি । ইহাও সত্য, কিন্তু আগে বৃদ্ধিব যে, ইনি ভগবান্, তাহার পর গিরিধারণ তাঁহার ইচ্ছাবিস্তারিত লীলা বলিয়া খীকার করিব। এখন, ইনি ভগবান্, ইহা বৃদ্ধিব কি প্রকারে । ইহার কার্য্য দেখিয়া। যে কার্য্যের অভিপ্রায় বা সুসঙ্গতি বৃদ্ধিতে পারিলাম না, সেই কার্য্যের কর্ত্তা ঈশ্বর, এরূপ সিদ্ধান্ত করিতে পারা যায় কি । না বৃদ্ধিয়া কোন সিদ্ধান্তে উপস্থিত হওয়া যায় কি । যদি তাহা না যায়, তবে অনৈসর্গিক পরিত্যাগের যে নিয়ম আমরা সংস্থাপন করিয়াছি, তাহারই অন্থ্যবর্ত্তী হইয়া এই গিরিধারণবৃত্তান্তও উপস্থাসমধ্যে গণনা করাই বিধেয়। তবে এতটুকু সত্য থাকিতে পারে যে, কৃষ্ণ গোপগণকে ইন্দ্রযুক্ত হইতে বিরত করিয়া গিরিয়ক্তে প্রবৃত্ত করিয়াছিলেন। তার পর বাক্ষি অনৈসর্গিক ব্যাপারটা গোবর্দ্ধনের উৎখাত ও পুনংস্থাপিত অবস্থা অন্থ্যারে গঠিত হইয়াছে।

এরপ কার্য্যের একটা নিগৃঢ় তাৎপর্যাও দেখা যায়। বেমন ব্ৰিয়াছি, তেমনই বৃষাইতেছি।

এই জগতের একই ঈশর। ঈশর ভিন্ন দেবতা নাই। ইন্দ্র বলিয়া কোন দেবতা নাই। ইন্দ্রাতু বর্ষণে, ভাহার পর রক্ প্রভায় করিলে ইন্দ্র শব্দ পাওয়া যায়। অর্থ হইল যিনি বর্ষণ করেন। বর্ষণ করে কে ? যিনি সর্ব্বক্তা, সর্ব্বত বিধাতা, তিনিই বৃষ্টি করেন,—বৃষ্টির জন্ম এক জন পুথক বিধাতা কল্পনা করা বা বিশ্বাস করা যায় না। তবে देख्यात अन्य क्या वा माधातम वाट्य देख्यात कांग क्रोमिक हिन वरहे। अत्रन देखानुवात একটা অর্থত আছে। ঈশ্বর অনন্তপ্রকৃতি, তাঁহার গুণ সকল অনন্ত, কার্য্য অনন্ত, শক্তি সকলও সংখ্যায় অনন্ত। এরপ অনন্তের উপাসনা কি প্রকারে করিব 📍 অনন্তের খ্যান হয় कि ! বাহাদের হয় না, ভাহার। ভাঁহার ভিন্ন ভিন্ন শক্তির পূথক্ উপাসনা করে। এক্সপ শক্তি সকলের বিকাশস্থল জড়জগতে বড় জাজলামান। সকল জড়পদার্থে তীহার শক্তির পরিচর পাই। ভং-সাহাব্যে অনন্তের ধ্যান স্থসাধ্য হয়। এই জন্ম প্রাচীন সার্য্যগর্ম ভাঁহার জগংগ্রসবিতৃত শ্বরণ করিয়া সূর্য্যে, তাঁহার সর্বাবরকতা শ্বরণ করিয়া বরুণে, তাঁহার সর্বতেজের আধারভৃতি শ্বরণ করিয়া অগ্নিডে, ভাঁহাকে জগংপ্রাণ শ্বরণ করিয়া বায়ুডে, এবং তদ্রেশে অক্সান্ত জড়পদার্থে তাঁহার আরাধনা করিতেন। । ইল্রে এইরপ তাঁহার বর্ষণকারিণী শক্তির উপাসনা করিতেন। কালে, লোকে উপাসনার অর্থ ভূলিয়া গেল, কিন্তু উপাসনার আকারটা বলবান রহিল। কালে এইরূপই ঘটিয়া থাকে; ত্রাহ্মণের ত্রিসন্ধ্যা সম্বন্ধে তাহাই ঘটিয়াছে: ভগবলগীতায় এবং মহাভারতের অহাত্র দেখিব যে, কৃষ্ণ ধর্ম্মের এই মৃতদেহের সংকারে প্রবৃত্ত—তংপরিবর্ত্তে অতি উচ্চ ঈশ্বরোপাসনাতে লোককে প্রবৃত্ত করিতে যদ্ধবান । যাহা পরিণত বয়সে প্রচারিত করিয়াছিলেন, এই গিরিযক্ত ভাছার প্রবর্তনায় তাঁহার প্রথম উল্লম। জগদীখর সর্বভৃতে আছেন; মেঘেও যেমন আছেন, পর্বতে ও গোবংসেও সেইরূপ আছেন। যদি মেঘের বা আকাশের পূজা করিলে তাঁহার পূজা করা হয়, তবে পর্বতে বা গোগণের পূজা করিলেও তাঁহারই পূজা করা হইবে। বরং ष्पाकाभागि कछ्नार्थित शृक्षा षर्मा मित्रिक्षिरियत এवः शावश्यात मनित्रिकाष छाक्रन করান অধিকতর ধর্মামুমত। গিরিষজ্ঞের তাৎপর্যটা এইরূপ বৃঝি।

কাৰি প্ৰথম "প্ৰচার" নামক পত্ৰে এই মত প্ৰকাশিত করি, তথন জনেকে জনেক কথা বলিয়াছিলেন।
 জনেকে ভাবিয়াছিলেন, জাযি একটা নৃতন মত প্ৰচার করিতেছি। উছোরা জানেন না বে, এ জাযার মত নহে, বয়ং নিরক্তকার
 বাকের মত। আমি বাকের বাক্য নিয়ে উছ্ত করিতেছি—

<sup>&</sup>quot;মাহাজ্যাৰ্ দেবতায়া এক আন্ধা বছধা ভূয়তে। একজান্ধনোহজে দেবাং প্ৰত্যালনি কৰছি। \* \* \* \* ক আন্ধা এব এবাং রখো কৰতি, আন্ধা কৰাং, আন্ধা আহুখন, আন্ধা ইববং, আন্ধা সর্বদেবত।

## ্ৰান্ত বিষয় কৰা বিষয়ে কৰি কৰা কৰিছে কৰা স্থানিক কৰা স্থানিক প্ৰত্যালয় কৰা সংগ্ৰহণ কৰিছে কৰা কৰিছে কৰা কৰিছে প্ৰথম পৰিক্ৰেম

# ত্রজগোপী—বিষ্ণুধ্রাণ

কৃষ্ণকেরীদিগের নিকট যে কথা কৃষ্ণচরিত্রের প্রধান কলক, এবং আধুনিক কৃষ্ণ-উপাসকদিগের নিকট যাহা কৃষ্ণভক্তির কেন্দ্রস্থান, আমি এক্ষণে সেই তত্ত্ব উপস্থিত। কৃষ্ণের সহিত ব্রন্ধগোপীদিগের সম্বন্ধের কথা বলিতেছি। কৃষ্ণচরিত্র সমালোচনায় এই তত্ত্ব অতিশয় গুক্লতর। এই জ্লান্থ এ কথা আমরা অতিশয় বিস্তারের সহিত কহিতে বাধ্য হইব।

মহাভারতে ব্রহ্মগোপীদিগের কথা কিছুই নাই। সভাপর্কে শিশুপালবধ-পর্কাধ্যায়ে শিশুপালকৃত সবিস্তার কৃষ্ণনিন্দা আছে। যদি মহাভারতপ্রণয়নকালে ব্রন্ধগোপীগণঘটিত কৃষ্ণৈর এই কলঙ্ক থাকিত, তাহা হইলে, শিশুপাল অথবা যিনি শিশুপালবধর্ত্তাস্ত প্রণীত করিয়াছেন, তিনি কখনই কৃষ্ণনিন্দাকালে তাহা পরিত্যাগ করিতেন না। অতএব নিশ্চিত যে, আদিম মহাভারত প্রণয়নকালে এ কথা চলিত ছিল না—তাহার পরে গঠিত হইয়াছে।

মহাভারতে কেবল ঐ সভাপর্বে ক্রৌপদীবস্ত্রহরণকালে, ক্রৌপদীকৃত কৃষ্ণস্তবে 'গোপীজনপ্রিয়' শব্দটা আছে, যথা—

"আরুষ্যমাণে বসনে ক্রৌপন্তা চিস্তিতো হরি:। গোবিন্দ ছারকাবাসিন রুষ্ণ গোপীজনপ্রিয়।॥"

বৃন্দাবনে গোপীদিগের বাস। গোপ থাকিলেই গোপী থাকিবে। কৃষ্ণ অভিশয় স্থান্দর, মাধুর্যাময় এবং ক্রীড়াশীল বালক ছিলেন, এজন্ম ভিনি গোপ গোপী সকলেরই প্রিয় ছিলেন। হরিবংশে আছে যে, জ্রীকৃষ্ণ বালিকা যুবতী বৃদ্ধা সকলেরই প্রিয়পাত্র ছিলেন। এবং যমলার্চ্জ্নভঙ্গ প্রভৃতি উৎপাতকালে শিশু কৃষ্ণকে বিপন্ন দেখিয়া গোপরমণীগণ রোদন করিত এরপ লেখা আছে। অতএব এই 'গোপীজনপ্রিয়' শব্দে স্থানর শিশুর প্রভি জ্রীজনস্থাভ স্নেহ ভিন্ন আর কিছুই বুঝায় না।

আমরা পূর্বে যে নিয়ম করিয়াছি, তদমুসারে মহাভারতের পর বিষ্ণুপুরাণ দেখিতে হয়, এবং পূর্বে যেমন দেখিয়াছি, এখনও তেমনই দেখিব যে, বিষ্ণুপুরাণ, হরিবংশ এবং ভাগবত পুরাণে উপস্থাসের উত্তরোত্তর শ্রীবৃদ্ধি হইয়াছে। এই ব্রঞ্গোপীতত্ত্ব মহাভারতে নাই, বিষ্ণুপুরাণে পবিত্রভাবে আছে, হরিবংশে প্রথম কিঞ্চিৎ বিলাসিতা প্রবেশ করিয়াছে,

ভাহার পর ভাগবভে আদিরদের অপেকাকৃত বিস্তার হইয়াছে, শেষ ব্রহ্মবৈর্ভপুরাণে ভাহার লোভ বহিয়াছে।

এই সকল কথা সবিভাবে ব্যাইবার জন্ত আমরা বিকুপুরাণে বভটুকু গোপীনিগের কথা আছে, তাহা সমস্ত উদ্ভ করিতেছি। তুই একটা শন্দ এরণ আছে বে, ভাহার ছুই রক্ষ অর্থ ইইতে গারে, এজন্ত আমি মূল সংস্কৃত উদ্ভ করিয়া পশ্চাং ভাহা আনুবানিত করিলাম।

> "কৃষ্ণন্ত বিমলং ব্যোম শরচক্রন্ত চক্রিকাম। তথা कुम्मिनीः कुलाभारमानिजनिगस्ताम ॥ ১৪ ॥ वनकािकः छथा कृष्ठहुक्यानाः मरनाद्याम्। বিলোক্য সহ গোপীভির্মনক্ষকে রতিং প্রতি ॥ ১৫ ॥ সহ রামেণ মধুরমতীব বনিত। প্রিয়ম। জগৌ কলপদং শৌরিনানাতস্ত্রী-ক্লত-ব্রতম্ ॥ ১৬ ॥ রম্যং গীতধ্বনিং শ্রুতা সম্ভাক্ত্যাবস্থাংস্তদা। আজগু অরিতা গোপ্যো যতান্তে মধুস্দন: ॥ ১৭॥ শনৈ: শনৈৰ্জগৌ গোপী কাচিৎ তক্ত ল্যামুগ্ম। দ্ভাবধানা কাচিত্ত তমেব মনসা স্মরন্॥ ১৮॥ কাচিৎ ক্লফেতি ক্লফেতি প্রোক্তা লজ্জামুপাগতা। যথৌ চ কাচিং প্রেমান্ধা তংপার্ধমবিলজ্জিতা॥ ১৯॥ কাচিদাৰসথস্থান্তঃস্থিতা দৃষ্টা বহিন্দুরন। ख्यायांचन लाविनाः माध्यो भीति उनाहना ॥ २५ ॥ र फि स्नाविभुनास्तान को नभुनाठना ख्या । ভদপ্রাপিমরাতু,অবিনীমানেধ্যা • বা॥ ২১॥ চিন্তয়ন্তী জগংস্তিং পরব্রহাস্করণিক। **নিক্চছাদত্যা মৃক্তিং গ**তালা গোপক্তকা॥ ২২॥ গোপীপরিরতে। রাত্রিং শরচ্চক্রমনোরমাম। মানয়ামাস গোবিন্দো রাসার্থর্গোৎস্ক: ॥ ২৩ ॥ গোপ্যান্ত বুন্দানঃ কৃষ্ণচেষ্টাস্থায়ত্তমূর্ত্তয়ঃ। অক্তদেশং গতে কৃষ্ণে চেকর ন্দাবনান্তরম্॥ ২৪ ॥ कृटक निकक्षश्रमशा देमगृष्ट्रः श्रद्रञ्लवम् । ক্ষেত্ৰংমভল্লিতং ব্ৰহ্মম্যালোক্যতাং গতি:।

পদা অবীতি চক্ত মা শীতনিশামাতাই ৷ ২১ ৷ et alfer | Gein genteelale prent नास्त्राटकाका क्याच की मानकान्यावद्य । ३५० । मका बरोडि एक आना निर्मास रीक्सिए चक्त पुरिकायनाय प्रत्या स्थापकरना नवा । २५ । रवस्रकोश्वाः प्रश्न किरका विष्टतक परवक्षता । त्रांनी उर्वेष्डि देव हाजा क्रक्नीमाञ्चकातिनी । २৮ । এবং নানাপ্রকারাত কুক্তেটাত ভারালা গোশো বাগা: সমঞ্চের রমাং বৃন্দাবনং বনম ॥ ২৯ ॥ विरमारेकाका कृषः धाह शामी शामवदाकना। পুলকাঞ্চিতস্কালী বিকাশিনয়নোৎপলা ॥ ৩০ ॥ ধ্যজ্বপ্রাম্পান্তার-রেখাবস্ত্যালি ৷ পশুত ৷ পদায়েতানি ক্ষত লীলালকতগামিন: ॥ ৩১ ॥ কাপি তেন সমং যাতা কৃতপুণা মদালসা। পদানি জ্ঞাকৈতানি ঘনাক্সজন্নি চ ॥ ৩২ ॥ भून्भावन्यमरकारेक करक नारमान्द्रवा अन्वम । ষেনাগ্রাক্রান্তিমাত্রাণি পদান্তত্র মহাত্মন:॥ ৩৩॥ অত্যোপবিশ্য সা তেন কাপি পুল্পৈরলক্ক তা। অন্যজন্মনি সর্ববাত্মা বিষ্ণুরভ্যক্তিতো যয়া॥ ৩৪॥ পুষ্পবন্ধনসমান-কৃত্যানামপাশু তাম। নন্দ্রোপস্থতো যাতো মার্গেণানেন পশাত ॥ ৩৫ ॥ অস্থানেইসমর্থান্তা নিতকভরমন্থরা। যা গস্তব্যে ক্রভং যাতি নিম্নপাদাগ্রসংস্থিতি:॥ ৩৬॥ হস্তগুতাগ্রহন্তেয়ং তেন যাতি তথা স্থি। অনায়ত্তপদন্তাসা লক্ষ্যতে পদপদ্ধতি: ॥ ৩৭ ॥ হস্তসংস্পর্মাত্তেণ ধৃত্তেনৈষা বিমানিতা। নৈরাভামন্দগামিতা নিবৃত্তং লক্ষাতে পদম ॥ ৩৮ ॥ ন্নমূক্তা স্বামীতি পুনরেয়ামি তেইস্তিকম। তেন ক্ষেন যেনৈয়া স্বরিতা পদপন্ধতি: ॥ ৩৯ ॥ প্রবিষ্টো গহনং ক্রফঃ পদসত ন লক্ষ্যতে। নিবর্ত্তধ্বং শশাক্ষ নৈতদীধিতিগোচরে ॥ ৪০ ॥

নিবুদ্বান্তান্ততো গোপ্যো নিরাশাঃ ক্লক্ষর্শনে । যমুনাতীরমাগতা জগুভচরিতং তলা। ৪১॥ ততো দদ্ভরায়াভং বিকাশি-মুথপৰজম্। গোপালৈলোকাগোপাবং কৃষ্ণমক্লিষ্ট-চেষ্টিতম্ ॥ ৪২ ॥ কাচিদালোক্য গোবিন্দমায়াস্তমভিহর্ষিতা। ক্লফ কুষ্ণেতি কুষ্ণেতি প্রাহ নাক্সচুদৈরয়ং ॥ ৪৩ ॥ कां वित्र अकृतः कृषा नगांविक्नकः श्रिम्। বিলোক্য নেত্ৰভূপাভ্যাং পপৌ তন্মুখপৰজম্ ॥ ৪৪ ॥ काहिमारमाका शाविनाः निभीमिछ-विरमाहना। তলৈয়ব রূপং ধ্যায়স্কী যোগারতেব চাবভৌ ॥ ৪৫ ॥ ততঃ কাশ্চিৎ প্রিয়ালাপৈঃ কাশ্চিদ্জভদ-বীক্ষণৈ:। নিজেইজনয়ম্ভাশ্চ করম্পর্শেন মাধবঃ ॥ ৪৬ ॥ ডাভিঃ প্রসন্নচিত্তাভির্গোপীভিঃ সহ সাদরম্। ররাম রাসগোষ্ঠীভিক্ষণার-চরিতো হরি: ॥ ৪৭ ॥ বাসমণ্ডল-বন্ধোহণি কৃষ্ণপাৰ্যমন্ত্ৰ্ঝতা। গোপীজনেন নৈবাভূদেকস্থানস্থিরাত্মনা ॥ ৪৮ ॥ হত্তে প্রগৃহ চৈকৈকাং গোপিকাং রাসমগুলীম। চকার তৎকরস্পর্শনিমীলিতদৃশাং হরি: ॥ ৪৯ ॥ ততঃ স বরুতে রাসশ্চলধ্লয়নিখন:। অসুষাতশরৎকাব্য-গেয়গীতিরহুক্রমাং ॥ ৫০ ॥ कृष्णः नवस्त्वस्त्रार कोम्मीः कुम्नाकतम्। जाती (भागीजनत्त्वर कृष्णनाम भूनःभूनः ॥ ४) ॥ পরিবর্জন্মেশেকা চলবলয়লাপিনীম। पत्नी वार्मणाः ऋष्य शामी मधुनिषाजिनः ॥ ६२ ॥ কাচিৎ প্রবিলসদাহ: পরিরভ্য চুচুম্ব তম্। গোপী গীভন্তভিব্যাজ-নিপুণা মধুস্দনম্ ॥ ৫০ ॥ গোপীকপোলসংশ্লেষমভিপত্য হরেভূজৌ। পুলকোদগম-শস্তায় ক্ষেদাস্থ ঘনতাং গতো ৷৷ ৫৪ ৷৷ রাসগেরং জগৌ ক্লফো বাবৎ তারতরঞ্জনি:। সাধু ক্ষেতি ক্ষেতি ভাবং তা বিশুণং হ্রপ্ত: ॥ ৫৫ ॥ গতে তু গমনং চকুর্বলনে সংমুখং যয়:।

প্রতিদোষান্তনোষাত্যাং তেজুর্গোণাকনা হরিম্ ॥ ৫৬॥

স তথা সহ গোণীতী বরাম মনুস্থন:।

ব্ধানকোটিপ্রমিত: কণজেন বিনাভবং ॥ ৫৭॥

তা বার্যমাপা: পতিভি: পিতৃভিত্র াতৃভিত্তথা।

কুক্ষং গোপাকনা রাজৌ রময়ন্তি রতিপ্রিয়া: ॥ ৫৮॥

সোহপি কৈশোরকবয়ো মানয়ন্ মধুস্থন:।

বেমে তাভিরমেয়াজা ক্ষপাস্থ ক্ষপিতাহিত: ॥" ৫৯॥

বিফুপুরাণম্, পঞ্চমাংশা; ১০ জ:।

"निर्यामाकान, नत्रकटलात ठिलाका, कृत्रकूपूरिनी, निक् नकम शक्कारमानिक, कृत्रमामा-भएक वनदाकि मरनातम, मिथिया कुक शांशीमिरगत महिक क्लीका कतिएक मानम कतिरामन। বলরামের সহিত সৌরি অতীব মধুর স্ত্রীজনপ্রিয় নানাতন্ত্রীসম্মিলিত অফুটপদ সঙ্গীত গান করিলেন। রম্য গীতথানি শুনিয়া তখন গৃহপরিত্যাগপুর্বক যথা মধুসুদন আছেন, সেইখানে গোপীগণ স্বরান্বিতা হইয়া আসিল। কোন গোপী তাঁহার লয়ামুগমনপুর্বক ধীরে ধীরে গায়িতে লাগিল। কেহ বা কৃষ্ণকে মনোমধ্যে স্মরণপূর্বক তাঁহাতে একমনা হইল। কেহ বা কৃষ্ণ কৃষ্ণ বলিয়া লক্ষিতা হইল। কেহ বা লক্ষাহীনা ও প্রেমাদ্ধা হইয়া তাঁহার পার্বে আসিল। কেই বা গৃহমধ্যে থাকিয়া বাহিরে গুরুজনকে দেখিয়া নিমীলিতলোচনা হইয়া গোবিন্দকে তন্ময়দ্বের সহিত ধ্যান করিতে লাগিল। অক্সা গোপক্সা কৃষ্ণচিস্তাঞ্চনিত বিপুলাফ্লাদে ক্ষীণপুণ্যা হইয়া এবং কৃষ্ণকে অপ্রান্তিহেত যে মহাছঃখ তন্ধারা ভাহার অশেষ পাতক বিলীন হইলে, পরব্রহ্মস্বরূপ জগৎকারণকে চিন্তা করিয়া পরোক্ষার্থ জ্ঞানহৈতু মুক্তিলাভ করিল। গোবিন্দ শরচ্চস্রমনোরম রাত্রিতে গোপীন্দন কর্ত্তক পরিবৃত ইইয়া রাসারস্করসে। সমুৎস্থক হইলেন। কৃষ্ণ অক্সত্র চলিয়া গেলে গোপীগণ কৃষ্ণচেষ্টার অস্থুকারিণী হইয়া দলে पत्न बुन्पायनमर्था कितिया रिकारेरिक नाणिन : **এवः कृरक निक्रक्तमया हरे**या श्रीविक्या এইরূপ বলিভে লাগিল, 'আমি কৃষ্ণ, এই ললিভগভিতে গমন করিতেছি, ভোমরা আমার গমন অবলোকন কর।' অক্সা বলিল, 'আমি কৃষ্ণ, আমার গান থাবণ কর।' অপরা विनन, 'छुट्टे कानिया। धारेशात थाक, आमि कृष्य,' धारः वाह आएकावेन-शूर्वक कृष्यनीमात অমুকরণ করিল। আর কেছ বলিল, 'হে গোপগণ। ভোমরা নির্ভয়ে এইবানে থাক, वृथा वृष्टित एत कतिल ना, जामि এইখানে গোবর্জন ধরিয়া আছি।' অক্সা কৃষ্ণলীলামুকারিণী

রাস অর্থে মৃত্যবিশেষ:—"অভ্যেক্তব্যতিবক্তহভানাং ত্রীপুংনাং রায়তাং রওলীরপেণ অয়তাং নৃত্যবিলোদঃ রালো নাম"
 ইতি অধিয়: ।

গোপী বলিল, 'এই ধেলুককে আমি নিক্ষিপ্ত করিয়াছি, ভোষরা যদৃচ্ছাক্রমে বিচরণ কর।' এইরূপে সেই সকল গোপী তৎকালে নানাপ্রকার কৃষ্ণচেষ্টাসুবর্তিনী হইয়া ব্যব্যভাবে রম্য কুলাবন বনে সঞ্চরণ করিতে লাগিল। এক লোপবরাজনা গোপী ভূমি দেখিয়া সর্কাজ পুলক-রোমাঞ্চিত হইয়া এবং নয়নোংশল বিকলিড করিয়া বলিতে লাগিল, 'হে স্থি। দেখ, এই পালবস্তান্ত্ৰবাৰত পদচ্ছসকল লীলালড়তগামী কৃষ্ণের। কোন পুণাৰতী মদালসা কাঁছার সলে গিয়াছে; তাহারই এই সকল ঘন এবং কুত পদচ্চিত্তি । সেই মহাস্থার (কুক্সের) পদ্চিক্সে অঞ্চাগ মাত্র এখানে দেখা বাইতেছে, অভএব নিশ্চিত দামোদর এইখানে উচ্চ পুন্দাসকল অবচিত করিয়াছেন। তিনি কোনও গোপীকে এইখানে বসিয়া পুশ্পের ছারা অবহুত করিয়াছিলেন। সে জন্মান্তরে সর্বাত্মা বিষ্ঠুকে অর্চিত করিয়া থাকিবে। পুষ্পবন্ধনসন্মানে সে গৰ্বিতা হইয়া থাকিবে, তাই তাহাকে পরিত্যাগ করিয়া নন্দগোপস্ত এই পথে গমন করিয়াছেন দেখ। আর এই পাদাগ্রচিহ্ন সকলের নিয়তা দেখিয়া ( বোধ হইতেছে ) নিতম্বভারমন্থরা কেহ তাঁহার দক্ষে গমনে অসমর্থা হইয়া গস্তব্যে ক্রত গমনের চেষ্টা করিয়াছিল। তে সখি, আর এইখানে পদচিহ্ন সকল দেখিয়া বোধ হইভেছে যে, সেই অনায়ত্তপদস্থাস। গোপীকে তিনি হস্তে গ্রহণ করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন। সে হস্তসংস্পর্শ পরেই সেই ধুর্ষের দ্বারা পরিত্যক্ত হইয়াছিল; কেন না এ পদচিক্ত দ্বারা দেখা যাইতেছে যে, সে নৈরাশ্যহেতু মন্দ্রগামিনী হইয়া প্রতিনিবৃত্তা হইয়াছিল। আর সেই কৃষ্ণ নিশ্চিত ইহাকে বলিয়াছিলেন যে, শীজই গিয়া আমি ভোমার নিকট পুনর্বার আসিতেছি। সেই জন্ম ইহার পদপদ্ধতি আবার ছরিত হইয়াছে। এখন গহনে কৃষ্ণ প্রবেশ করিয়াছেন বোধ হয়, কেন না আর পদচিত দেখা যায় না। এখানে আর চম্রুকিরণ প্রবেশ করে না। আইস कितिया यारे।"

"অনস্তর গোপীগণ দেখিল, বিকাশিতমুখপদ্ধজ ত্রৈলোক্যের রক্ষাকর্ত্তা অক্লিষ্টকর্মা কৃষ্ণ আসিলেন। কেহ গোবিন্দকে আগত দেখিয়া অত্যস্ত হয়িত হইয়া কৃষ্ণ কৃষ্ণ কৃষ্ণ বলিতে লাগিল, আর কিছুই বলিতে পারিল না। কোন গোপী ললাটফলকে ভ্রুভঙ্গ করিয়া, হরিকে দেখিয়া, তাঁহার মুখপদ্ধজ নেত্রভূগন্তরের দ্বারা পান করিতে লাগিল। কেহ গোবিন্দকে দেখিয়া নিমীলিত লোচনে যোগারাঢ়ার স্থায় শোভিত হইয়া তাঁহার রূপ ধ্যান ক্লিফ্ট্ লাগিল। অনস্তর মাধব ভাহাদিগকে অন্থনয়নীয় বিবেচনায় কাহাকে বা প্রিয়ালাপের

💌 এ এতক্ষীক্ষণের ভারা, কাহাকে বা করস্পর্শের ছারা সান্তনা করিলেন। 🗼 🍇 ব্র প্রসন্ধতিতা গোণীদিগের সহিত সাদরে রাসমণ্ডলমধ্যে ক্রীড়া করিতে

লাগিলেন। কিন্ত ভাষারা কৃষ্ণের পার্থ হাড়ে না, এক স্থানে ছির থাকে, এছস্ত নেই গোপীদিপের সহিত বাসমগুলবন্ধও হইল না। পরে একে একে গোপীদিগকে হতের ভার। এহণ করিলে ভাহারা ভাহার করন্দর্শে বিমীলিডচকু হইলে ক্রয় রাসম্ভলী প্রান্ত করিলেন। অভঃপর গোণীদিদের চঞ্চলবলয়শবিত এবং গোণীগণদীত শরংকাবাগানের वाता चस्रवाक तामकीकार किनि अवस स्टेरनम । कुक नतकता क स्वोज्नी अ कुम्म সম্ভীয় নান করিলেন। বোণীনৰ পুন:পুন: এক কুক্সনামই গারিতে লাগিল। এক গোণী नर्वनजनिक आत्म आंख हरेशा इक्षणरमञ्ज्यानिविधि बांच्लका अधूम्परान्त पर्य चालिक করিল। কণ্টভার নিপুণা কোন গোপী কুক্সীভের স্থতিকলে বাছয়ারা ভাঁছাকে আলিজন করিয়া মধুপুদনকে চুম্বিত করিল। কুকের ভুজম্ম কোন গোপীর কুপোলসংগ্রেমধ্যান্ত হইয়া পুলকোনসময়প শক্তোৎপাদনের জন্ত বেদাস্থ্যেম্বর প্রাপ্ত হইল। ভারভর ধ্বনিতে কৃষ্ণ যাবংকাল রাসগীত গায়িতে লাগিলেন, ভাবংকাল গোপীগণ সাধু কৃষ্ণ, সাধু কৃষ্ণ বলিয়া षिश्व গায়িল। কৃষ্ণ গেলে ভাহারা গমন করিতে লাগিল, কৃষ্ণ আবর্ত্তন করিলে ভাহারা সমূধে আসিতে লাগিল, এইরপ প্রতিলোম অনুলোম গতির দারা গোপালনাগ্র হরিকে ভন্ধনা করিল। মধুসুদন গোপীদিগের সহিত সেইখানে ক্রীড়া করিলেন। ভাহারা তাঁহাকে বিনা, ক্ষ্মাত্রকে কোটি বংসর মনে কল্পিডে লাগিল। জীড়ামুরাগিণী গোপাঙ্গনাগণ পতির দারা, পিতার দারা, জাতার দারা নিবারিত হইরাও রাত্রিকালে ফুফের সহিত ক্রীড়া করিল। শত্রুপ্রংসকারী অমেয়াত্মা মধুস্দদও আপনাকে কিশোরবরক জানিয়া, রাত্রে ভাহাদিগের সহিত ক্রীডা করিলেন।\*

এই অমুবাদ সম্বন্ধ একটি কথা বক্তব্য এই যে, "রম্"-ধাতৃনিপার শব্দের অর্থে আমি ক্রীড়ার্থে "রম্" ধাতৃ বৃক্ষিয়াছি; যথা, "রতিপ্রিয়া" অর্থে আমি ক্রীড়ার্থাগিনী' বৃক্ষিয়াছি। আদে "রম্" ধাতৃ ক্রীড়ার্থেই ব্যবহৃত। উহার যে অর্থান্তর আছে, তাহা ক্রীড়ার্থ হইতেই পশ্চাং নিম্পার হইয়াছে। 'রতি' ও 'রতিপ্রিয়' শব্দ এই অর্থে যে ক্ষেলীলায় সচরাচর ব্যবহৃত হইয়া থাকে, তাহা অনেক উদাহরণ আছে। পাঠক হরিবংশের সপ্তবৃত্তিম পুক্তকান্তরে অইবৃত্তিম অধ্যায়ে এইরূপ প্রয়োগ দেখিবেন। ও তথায়

স তত্ৰ বরসা ভুলার্থসপালেঃ সহান্য:।
 রেখে বৈ বিবসং কৃষ্ণ পুরা বর্ষরতো থবা।।
 তং ঐক্তিমানং রোপালাঃ কৃষ্ণ ভাতীরবাদিনমু।
 রময়তি অ বহরে। বলৈঃ জীতনকৈত্বা।।

कोशासिक (जानावकारक 'विशिवार' (नानाक पत्ना श्रेशारक: व्यान करे वर्षके क्यांक तकार, रूपन मां, 'त्रांव' अवसी कोशासित्य। अञ्चानि कारकार्यंत रूपन स्थान कारम क्षेत्राच कोशा वा प्रकार कार्याच चार्या वारमत वर्ष कि, प्रारा क्षेत्रत चात्री वृत्रावेद्यारकार किसिनारकार

শ্রেষ্টের্ডির্ডির্ডির্ডির্ডির্টের্ডির্নির স্থান্থাং গায়ডাং মঙলীরলে ব্যক্তার্থনোলো রালো নাম। শুলুর অর্থাং অগ্রিক্তার প্রশাস্থানের হাত ধরিয়া গায়িতে গায়িতে এবং মঙলীরূপে অমণ করিছে করিছে যে নুডা করে, তাহার নাম রাম। বালকবালিকায় এরণ নুডা করে আমরা দেখিয়াছি, এবং বাহারা বাল্য অভিক্রম করিয়াছে, তাহারাও দেশবিশেবে এরপ নুডা করে শুনিয়াছি। ইহাতে আদিরসের নামগদ্ধও নাই।

'রাস' একটা খেলা, এবং 'রতি' শব্দে খেলা। অভএব রাসবর্ণনে 'রতি' শব্দ ব্যবহাত হইলে অমুবাদকালে তংপ্রতিশব্দস্করূপ 'ক্রীড়া' শব্দই ব্যবহার করিতে হয়।

এই রাসলীলার্ডাস্ত কিয়ংপরিমাণে ছর্কোধা। ইহার ভিতরে যে গৃঢ় তাংপর্য্য আছে, তাহা আমি গ্রন্থাস্তরে পরিফুট করিয়াছি। কিন্তু এখানে এ তত্ত্ব অসম্পূর্ণ রাধা অন্তুচিত, এজক্ত যাহা বলিয়াছি, তাহা পুনরুক্ত করিতে বাধ্য হইতেছি।

আমি "ধর্মজ্ব" গ্রন্থে বলিয়াছি যে, মন্ত্র্যুত্বই মন্ত্র্যুত্র ধর্ম। সেই মন্ত্যুত্ব বা ধর্মের উপাদান আমাদের বৃত্তিগুলির অনুশীলন, প্রাক্ত্রন ও চরিতার্থতা। সেই বৃত্তিগুলিকে শারীরিকী, জ্ঞানার্জ্ঞনী, কার্য্যকারিণী এবং চিত্তরঞ্জিনী এই চারি শ্রেণীতে বিভক্ত করিয়াছি। যে সকল বৃত্তির ছারা সৌন্দর্য্যাদির পর্য্যালোচনা করিয়া আমরা নির্মাল এবং অতুলনীয় আনন্দ অনুভ্ত করি, সেই সকলের নাম দিয়াছি চিত্তরঞ্জিনী বৃত্তি। তাহার সম্যক্ অনুশীলনে, সচ্চিদানন্দের সম্পূর্ণ স্বরূপান্নভূতি হইতে পারে। চিত্তরঞ্জিনীবৃত্তির অনুশীলন অভাবে ধর্মের হানি হয়। যিনি আদর্শ মন্ত্র্যু, তাঁহার কোন বৃত্তিই অনন্থশীলিত বা ক্র্তিইন থাকিবার সন্তাবনা নাই। এই রাসলীলা কৃষ্ণ এবং গোপীগণ কৃত সেই চিত্তরঞ্জিনীবৃত্তি অনুশীলনের উদাহরণ।

কৃষ্ণ-পক্ষে ইহা উপভোগমাত্র, কিন্তু গোপী-পক্ষে ইহা ঈশ্বরোপাসনা। এক দিকে অনস্তুস্থলরের সৌন্দর্য্যবিকাশ, আর এক দিকে অনস্তস্থলরের উপাসনা। চিত্তরঞ্জিনীর্ভির

আন্তে শ্ব পরিপারন্তি গোপা ম্দিতমানসাঃ। গোপালাঃ কৃষ্ণেষাভে গারন্তি শ্ব রতিপ্রিরাঃ

এই তিন লোকে "রম্" থাতু হইতে নিশ্লর শব্দ তিনবার ব্যবহৃত হইরাছে। বথা, "রেমে", "রমন্নতি", "রতিপ্রিরা", তিন বারই জীড়ার্বে, অর্থান্তর কোন মতেই ঘটান বার না। কেন না গোপালদিবের কথা হইতেছে। চরম অক্সীলম সেই বৃত্তিক্তিক নিম্মুনী করাও আচিন ভারতে জানগের ভানমার্থিকি ; কেন না; কোরির অব্যাহন নিম্মিন গৈছিল। তিনি ক্ষিত্র করিব করিব। তিনি ক্ষিত্র করিব করিব। তিনি ক্ষিত্র করিব করিব। তিনি করিব। তি

ইহাও আমাকে স্বীকার করিতে হয়, য়ুবক য়ুবতী একতা হইয়া নৃত্যগীত করা আমাদিগের আধুনিক সমাজে নিন্দানীয়। অস্থাস্থ্য সমাজে—য়থা ইউরোপে—নিন্দানীয় নহে। বোধ হয়, য়খন বিষ্ণুপুরাণ প্রণীত হইয়াছিল, তখনও সমাজের এইরূপ অবস্থা ছিল, এবং পুরাণকারেরও মনে মনে বিশ্বাস ছিল যে, কার্য্যটা নিন্দানীয়। সেই জন্মই তিনি লিখিয়া থাকিবেন যে,—

"তা বার্যমাণাঃ পতিভিঃ পিতৃতিঃ রাতৃভিত্তণ।" এবং সেই জম্মই অধ্যায়শেষে কৃষ্ণের দোষক্ষালন জম্ম লিখিয়াছেন,—

"তভর্ত্ব্ তথা তাহ্ম সর্বভৃতের্ চেখর:।
আত্মন্থরপরপোহসৌ ব্যাপ্য বায়ুরিব হিত:।

যথা সমন্তভৃতের্ নভোহরি: পৃথিবী জলম্।
বায়ুশ্চাত্মা তথৈবাসৌ ব্যাপ্য সর্বমবন্ধিত:।

তিনি তাহাদিগের ভর্তৃগণে এবং তাহাদিগেতে ও সর্বভৃতেতে, ঈশ্বরও আত্মস্বরূপ রূপে সকলই বায়ুর ক্যায় ব্যাপিয়া আছেন। যেমন সমগ্র ভূতে, আকাশ, অগ্নি, পৃথিবী, জল এবং বায়ু, তেমনি তিনিও সর্বভৃতে আছেন।

জনুহনি: ছজাং ৰাণীং পাত্ৰা বাবোৰবেৰিভাং ।
ভাসাং এথিভদীমভা ৰভিজাভ্যাহ্লীকভাঃ।
ভাক বিজংসিরে কেশাঃ কুচাত্রে গোপবোৰিভাম্।
এবং স কুজো গোপীনাং চক্রবালৈবলভ্তঃ।
শাবদীৰ্ সচন্দ্রাভ নিশাস্থ মৃদ্দে স্থবী এ\*

इतिवर्दम, ११ व्यथायः।

"कृष दात्व व्यापाद नररवीयन ( विकाम ) मिथिया अवर त्रमा भारतीया निमा मिथिया ক্রীড়াভিলাবী হইলেন। কখনও ত্রজের শুক্ষণোময়াকীর্ণ রাজপথে জাতদর্প ব্যগণকে বীৰ্য্যবান্ কৃষ্ণ যুদ্ধে সংযুক্ত করিভেন, কখনও বলদৃপ্ত গোপালগণকে যুদ্ধ করাইতেন, এবং কুষ্টীরের স্থায় গোগণকে বনমধ্যে গ্রহণ করিতেন। কালজ কৃষ্ণ আপনার কিশোর বয়সের সম্মানার্থ যুবতী গোপক্ষ্যাগণের জম্ম কাল নির্ণীত করিয়া রাত্রে তাহাদিগের সহিত আনন্দাস্থত্ব করিলেন। সেই গোপস্ন্দ্রীগণ নয়নাক্ষেপ দ্বারা ধরাগত চন্দ্রের মত তাঁহার সুন্দর মুখমগুল পান করিল। সুবসন কৃষ্ণ, হরিতালার্জ পীত কৌষেয় বসন পরিহিত হইয়া কাস্ততর হইলেন। অঙ্গদসমূহ ধারণ পূর্বক বিচিত্র বনমালা দারা শোভিত হইয়া গোবিন্দ সেই অঞ্চ শোভিত করিতে লাগিলেন। সেই বাক্যালাপী কুষ্ণের বিচিত্র চরিত্র দেখিয়া ঘোষমধ্যে গোপকস্থাগণ তথন তাঁহাকে দামোদর বলিত ; পয়োধরস্থিতিহেতু উদ্ধমুখ হৃদয়ের দারা নিপীড়িত করিয়া সেই বরাঙ্গনাগণ ভামিতচকু বদনের দারা তাঁহাকে দেখিতে লাগিল। ক্রীড়ালুরাগিণী গোপাঙ্গনাগণ পিতা, ভ্রাতা ও মাতা কর্তৃক নিবারিত হইয়াও রাত্রে কৃষ্ণের নিকট গমন করিল। তাহারা সকলে শ্রেণীবদ্ধ হইয়া সাজিয়া, মনোহর ক্রীড়া করিল: এবং যুগ্মে যুগ্মে কৃষ্ণচরিত গান করিল। বরাঙ্গনা তরুণীগণ কৃষ্ণলীলামুকারিণী, কুষ্ণে প্রণিহিতলোচনা, এবং কৃষ্ণের গমনামুগামিনী হইলু। কোন কোন বন্ধবালা হস্তাগ্রে ভালকুট্টনপূর্ব্বক কৃষ্ণচরিত আচরিত করিতে লাগিল। ব্রজযোষিদগণ, কৃষ্ণের নৃত্য, গীত, বিলাসস্থিতবীক্ষণ অমুকরণপূর্ববক, সানন্দে ক্রীড়া করিতে লাগিল। বরাঙ্গনাগণ ভাবনিস্থন্দমধুর গান করত ত্রজে গিয়া সুখে বিচরণ করিতে লাগিল। সম্প্রমন্ত হস্তীকে করেণুগণ যেরূপ ক্রীড়া করায়, শুষ্ক গোময় ছারা দিয়াক সেই গোপীগণ সেইরূপ কুষ্ণের অমুবর্ত্তন করিল। সহাস্থ্যবদনা কৃষ্ণমূগলোচনা অস্থা বনিতাগণ ভাবোৎফুল্ল লোচনের দারা কৃষ্ণকে অতৃপ্ত হইয়া পান করিতে লাগিল। ক্রীড়ালালসাত্র্বিতা গোপক্সাগণ রাত্রিতে অনম্ভক্রীড়াসক্ত হইয়া অজ্ঞসভাশ কৃষ্ণমুখমণ্ডল পান করিতে লাগিল। কৃষ্ণ হা হা ইতি শব্দ করিয়া গান করিলে কৃষ্ণমুখনিঃস্ত সেই বাক্য, বরাঙ্গনাগণ আহলাদিত হইয়া

### क्षापम पक : वर्ष शक्तित्वत : उक्तामी

আহণ করিল। নেই সোপায়েনিকালের ক্রীড়াঞ্জান্তিগ্রস্ত আকুলীকৃত সীমন্তব্যথিত কেলখাম কুচাবো বিজ্ঞ হইতে লাগিল। চক্রবালালয়ত আকৃষ্ণ এইরপ নচলা খারদী নিশাতে স্থে গোণীদিগের সহিত আনন্দ করিতে লাগিলেন।"

বিষ্ণপুরাণ হইতে রাসলীলাতত অসুবাদ কালে 'রুম্' ধাতু হইতে নিশার শব্দ সকলের বেরূপ ক্রীড়ার্থে অনুবাদ করিয়াছি, এই অনুবাদেও সেই সকল কারণে ঐ সকল শব্দের ক্রীড়ার্থ প্রতিশব্দ ব্যবহার করিয়াছি। জোর করিয়া বলা যাইতে পারে যে, অস্তু কোন রূপ প্রতিশব্দ ব্যবহার হইতেই পারে না। যথা—

"তান্ত পংক্তীকৃতা: দর্কা রময়ন্তি মনোরম্ম।"

এখানে ক্রীড়ার্থে ভিন্ন রভ্যথে 'রময়ন্তি' শব্দ কোন রকমেই বুঝা যায় না। যাঁহারা অক্সরপ অমুবাদ করিয়াছেন, ভাঁহার। পূর্বপ্রচলিত কুসংস্কার বশত:ই করিয়াছেন।

, এই হল্লীষক্রীড়াবর্ণনা বিষ্ণুপুরাণকৃত রাসবর্ণনার অনুগামী। এমন কি এক একটি লোক উভয় গ্রন্থে প্রায় একই। যথা, বিষ্ণুপুরাণে আছে—

"তা বার্যমাণাঃ পতিভিঃ পিতৃতিঃ ভ্রাতৃভিন্তথা। কৃষ্ণং গোপান্ধনা বাজৌ মুগরন্তে বতিপ্রিয়াঃ॥"

হরিবংশে আছে—

"তা বার্য্যমাণাঃ পিতৃডিঃ ভ্রাতৃতিঃ মাতৃতিন্তথা। কৃষ্ণং গোপান্ধনা রাত্রৌ রময়স্তি রতিপ্রিয়া:॥"

ভবে বিষ্ণুপুরাণের অপেক্ষা হরিবংশের বর্ণনা সংক্ষিপ্ত। অস্থাক্স বিষয়ে সচরাচর সেরপ দেখা যায় না। সচরাচর দেখা যায়, বিষ্ণুপুরাণে যাহা সংক্ষিপ্ত, হরিবংশে ভাহা বিস্তৃত এবং নানা প্রকার নৃতন উপস্থাস ও অলঙ্কারে অলঙ্কত। হরিবংশে রাসলীলার এইরপ সংক্ষেপবর্ণনার একট্ কারণও আছে। উভয় গ্রন্থ সবিস্তারে তুলনা করিয়া দেখিলে বুঝা যায় যে, কবিছে, গান্তীর্যো, পাণ্ডিত্যে এবং উদার্য্যে হরিবংশকার বিষ্ণুপুরাণকারের অপেক্ষা অনেক লঘু। তিনি বিষ্ণুপুরাণের রাসবর্ণনার নিগৃত্ তাৎপর্য্য এবং গোপীগণকৃত ভক্তিযোগ ছারা কৃষ্ণে একাত্মভাপ্রাপ্তি বৃষিতে পারেন নাই। তাহা না বৃষ্ণিতে পারিয়াই বেখানে বিষ্ণুপুরাণকার লিখিয়াছেন,—

"কাচিং প্রবিলস্থাতঃ পরিবভা চুচ্ছ তম্।" সেখানে হরিবংশকার লিখিয়া বসিয়াছেন,

> "ভাত্তং শরোধরোন্তানৈকরোন্তিঃ সমগীভয়ন্।" ইভাদি।

প্রভেদটুকু এই যে, বিষ্ণুপুরাণের চপলা বালিকা আনন্দে চঞলা, আর হরিবংশের এই গোশীগণ বিলাসিনীর ভাব প্রকাশ করিতেছে। হরিবংশকারের অনেক স্থলে বিলাস-প্রিয়তার মাত্রাধিক্য দেখা যায়।

আর আর কথা বিষ্ণুপুরাণের রাসলীলা সম্বন্ধে যাহা বলিয়াছি, ছরিবংশের এই হল্লীবক্রীড়া সম্বন্ধেও বর্তে।

উপরিলিখিত রোকগুলি ভিন্ন হরিবংশে বন্ধগোপীদের সম্বন্ধে আর কিছুই নাই।

### সপ্তম পরিজেদ

#### ব্রহ্মগোপী-ভাগবত

#### বস্তহরণ

শ্রীমন্তাগবতে ব্রহ্মণোশীদিগের সহিত শ্রীকৃষ্ণের সম্বন্ধ কেবল রাসন্ত্যে পর্যাপ্ত হয় নাই। ভাগবতকার গোণীদিগের সহিত কৃষ্ণলীলার বিশেষ বিস্তার করিয়াছেন। সময়ে সময়ে তাহা আধুনিক ক্লচির বিক্লম। কিন্তু সেই সকল বর্ণনার বাহাদৃশ্য এখনকার ক্লচিবিগর্হিত হইলেও, অভ্যস্তরে অতি পবিত্র ভক্তিতত্ত্ব নিহিত আছে। হরিবংশকারের স্থায় ভাগবতকার বিলাসপ্রিয়তা-দোষে দ্যিত নহেন। তাঁহার অভিপ্রায় অতিশয় নিগৃঢ় এবং অতিশয় বিশ্বম।

দশম স্কন্দের ২১ অধ্যায়ে প্রথমতঃ গোপীদিগের পূর্ববাগ বর্ণিত হইয়াছে। তাহারা ব্রীকৃষ্ণের বেণুরব প্রবণ করিয়া মোহিতা হইয়া পরস্পরের নিকট কৃষণামূরাগ ব্যক্ত করিতেছে। সেই পূর্বাম্বরাগবর্ণনায় কবি অসাধারণ কবিছ প্রকাশ করিয়াছেন। তার পর, তাহা স্পত্তীকৃত করিবার জন্ম একটি উপস্থাস রচনা করিয়াছেন। সেই উপস্থাস "বস্তুহরণ" বলিয়া প্রসিদ্ধ। বস্তুহরণের কোন কথা মহাভারতে, বিষ্ণুপ্রাণে বা হরিবংশে নাই, স্ভ্রাং উহা ভাগবভকারের কয়নাপ্রস্ত বলিয়া বিবেচনা করিতে হইবে। রুডান্তটা আধুনিক কচিবিক্ষম হইলেও আমরা ভাহা পরিত্যাগ করিতে পারিতেছি না, কেন না ভাগবভব্যাব্যাত রাসলীলাকথনে আমরা প্রবৃত্ত, এবং সেই রাসলীলার সঙ্গে ইহার বিশেষ সম্বন্ধ।

কৃষ্ণাত্মরাগবিবশা ব্রজ্ঞগোশীগণ কৃষ্ণকে পতিভাবে পাইবার জন্ম কাত্যায়নীব্রত ক্রিল। ব্রভের নিয়ন এক মান। এই এক মান তাহারা দলবদ্ধ হইয়া আসিয়া প্রভূবে যম্নাসলিলে অবগাহন করিত। স্ত্রীলোকদিগের জ্বলাবগাহন বিবরে একটা কুৎসিত প্রথা এ কালেও ভারতবর্ধের অনেক প্রদেশে প্রচলিত আছে। স্ত্রীলোকেরা অবগাহনকালে নদীতীরে বস্ত্রগুলি ত্যাগ করিয়া, বিবস্তা হইয়া জ্বলময়া হয়। সেই প্রথামুসারে এই ব্রজালনাগণ কূলে বসন রক্ষা করিয়া বিবস্তা হইয়া অবগাহন করিত। মাসাস্তে যে দিন ব্রত সম্পূর্ণ হইবে, সে দিনও তাহারা ঐরপ করিল। তাহাদের কর্মফল (উভয়ার্থে) দিবার জ্ম্যু সেই দিন প্রীকৃষ্ণ সেইখানে উপস্থিত হইলেন। তিনি পরিত্যক্ত বস্ত্রগুলি সংগ্রহ করিয়া তীরস্থ ক্ষম্বন্তে আরোহণ করিলেন।

গোণীগণ বড় বিপন্না হইল। ভাহারা বিনাবন্ধে উঠিতে পারে না; এদিকে প্রাভঃসমীরণে অলমধ্যে শীতে প্রাণ বায়। ভাহারা কঠ পর্যন্ত নিমন্না হইয়া, শীতে কাঁপিতে কাঁপিতে, কৃষ্ণের নিকট বন্ত্রভিক্ষা করিতে লাগিল। কৃষ্ণ সহজে বল্প দেন না—গোণীদিগের "কর্ম্মকল" দিবার ইচ্ছা আছে। ভার পর বাহা ঘটিল, ভাহা আমরা স্ত্রীলোক বালক প্রভৃতির বোধগম্য বাঙ্গালা ভাষায় কোন মতেই প্রকাশ করিতে পারি না। অভএব মূল সংস্কৃতই বিনাহ্বাদে উদ্ধৃত করিলাম।

ব্ৰদ্ৰগোপীগণ কৃষ্ণকৈ বলিতে লাগিল :---

মাহনগং ভো: কথাখাত নন্দগোপস্থতং প্রিয়ম্।
জানীমোহক ব্রজন্নাঘাং দেছি বাসাংসি বেপিডাঃ ।
ভামস্পর তে দাভা: ক্রবাম তবোদিতম্।
দেছি বাসাংসি ধর্মজ্ঞ নোচেপ্রাক্ত ক্রবাম হে ॥

শীভগবাহ্নবাচ ।
ভবত্যো যদি মে দান্তো ময়োজঞ্চ করিয়ধ।
অত্তাগত্য স্বাসাংশি প্রতীক্ষত শুচিন্দিভা:।
নোচেন্নাহং প্রদান্তে কিং কুনো রাজা করিয়তি ।
ভতো জলাশয়াৎ সর্বা দারিকা: শীতবে: শতাহা।
পাণিভাং \* শাক্ষাত্য প্রোত্তেক: শীতক্ষিতা: ।
ভগবানাহ তা বীক্ষা শুদ্ধভাবপ্রসাদিত:।
দ্বন্ধে নিধায় বাসাংসি প্রীভ: প্রোবাচ সন্মিতম্ ।
যুবং বিবন্ধা যদপো শ্বভব্রতা ব্যগাহতৈভত্ত দেবহেলনম্।
বন্ধাঞ্জনিং মুর্দ্বাপ্রত্রেহংহস: ক্ষম্বা নমো \* বসনং প্রগৃত্তাম্ ।
ইত্যাচাতেনাভিহিতং ব্রজাবলা মন্তা বিবন্ধাপ্রবনং ব্রভচ্যতিম।

তংপৃত্তিকামাতদশেৰকৰ্মণাং সাকাংকৃতং নেম্বৰ্ছনুগ্ যতঃ ॥ ভাতথাৰনতা দৃষ্টা ভগৰান দেবকীখড়ঃ ৷ ৰাসাংসি ভাভা: প্ৰায়চ্ছৎ কঙ্কণন্তেন ভোষিত: ॥"

**ब्यामहागव**लम्, ১०म स्टब्सः, २२ व्यशाय ।

অস্ত্রনিহিত ভক্তিতবটা এই। ঈশ্বরকে ভক্তি দারা পাইবার প্রধান সাধনা, ঈশ্বরে সর্ব্বার্পণ।

ভগবদগীতায় শ্রীকৃষ্ণ বলিয়াছেন—

"यु कदबायि यमश्रामि युष्कुटहायि समामि यु । ষত্তপশ্সসি কৌস্কেয় তৎ কুরুষ মদর্পণম্।"

গোপীগণ ঐক্তি সর্বার্পণ করিল। স্ত্রীলোক, যখন সকল পরিত্যাগ করিতে পারে, তথনও সংক্ষা ত্যাগ করিতে পারে না। ধন ধর্ম কর্ম ভাগ্য—সব যায়, তথাপি স্ত্রীসোকের লক্ষা যায় না। লক্ষা জ্রীলোকের শেষ রত্ব। যে জ্রীলোক, অপরের জন্ম লক্ষা পরিত্যাগ করিল, সে তাহাকে সব দিল। এই স্ত্রীগণ জীকৃষ্ণে লজ্জাও অর্ণিত করিল। এ কামাত্রার লজ্জার্পণ নহে---লজ্জাবিবশার লজ্জার্পণ। অতএব তাহারা ঈশ্বরে সর্ব্বস্থার্পণ করিল। কৃষ্ণও তাহা ভক্তাপহার বলিয়া গ্রহণ করিলেন। তিনি বলিলেন, "আমাতে যাহাদের বৃদ্ধি আরোপিত হইয়াছে, তাহাদের কামনা কামার্থে কল্পিত হয় না। যব ভঞ্জিত এবং কাথিত হইলে, বীজতে সমর্থ হয় না।" অর্থাৎ যাহার। কৃষ্ণকামিনী তাহাদিগের কামাবশেষ হয়। আরও বলিলেন, "তোমরা যে জক্ত ত্রত করিয়াছ, আমি তাহা রাত্রে সিদ্ধ করিব।"

এখন গোপীগণ কৃষ্ণকে পতিস্বরূপ পাইবার জন্মই ব্রত করিয়াছিল। অভএব কৃষ্ণ, ভাহাদের কামনাপুরণ করিতে স্বীকৃত হইয়া, ভাহাদের পতিছ স্বীকার করিলেন। কাজেই বড় নৈতিক গোলযোগ উপস্থিত। এই গোপাঙ্গনাগণ পরপত্নী, তাহাদের পতিত স্বীকার করায়, পরদারাভিমর্থণ স্বীকার করা হইল। কৃষ্ণে এ পাপারোপণ কেন ?

ইহার উত্তর আমার পক্ষে অতি সহজ। আমি ভূরি ভূরি প্রমাণের দারা বুঝাইয়াছি যে, এ সকল পুরাণকারকল্পিত উপস্থাসমাত্র, ইহার কিছু মাত্র সত্যতা নাই। কিন্তু পুরাণকারের পক্ষে উত্তর তত সহজ্ব নহে। তিনিও পরিক্ষিতের প্রশানুসারে ওকমুখে একটা উত্তর দিয়াছেন। যথাস্থানে তাহার কথা বলিব। কিন্তু আমাকেও এখানে বলিতে ছইবে যে, হিন্দুধর্মের ভক্তিবাদামুসারে, কৃষ্ণকে এই গোপীগণপতিত্ব অবশ্য স্বীকার করিতে হয়। ভগবদগীতায় কৃষ্ণ নিজে বলিয়াছেন,—

### "ৰে বৰা নাং প্ৰশহন্তে তাংকৰৈৰ কলাম্চ্যু।"

"ৰে বেভাবে আমাকে ভজনা করে, আমি তাহাকে সেই ভাবে অনুগ্রহ করি।"
অর্থাং বে আমার নিকট বিষয়ভোগ কামনা করে, তাহাকে আমি তাহাই দিই। বে
মোক্ষ কামনা করে, তাহাকে মোক্ষ দিই। বিষ্ণুপুরাণে আছে, দেবমাতা দিভি
কৃষ্ণ( বিষ্ণু)কৈ বলিতেছেন যে, আমি তোমাকে পুত্রভাবে কামনা করিয়াছিলাম, এজন্ম
তোমাকে পুত্রভাবেই পাইয়াছি। এই ভাগবতেই আছে যে, বসুদেব দেবকী জগদীশ্বকে
পুত্রভাবে কামনা করিয়াছিলেন বলিয়াই তাঁহাকে পুত্রভাবে পাইয়াছেন। অতএব গোপীগণ
তাঁহাকে পতিভাবে পাইবার জন্ম যথোপযুক্ত সাধনা করিয়াছিল বলিয়া, কৃষ্ণকে তাহারা
পতিভাবে পাইল।

যদি তাই হইল, তবে তাহাদের অধর্ম কি ? ঈশ্বরপ্রাপ্তিতে অধর্ম আবার কি ? পাপের দ্বারা, পুণাময়, পুণাের আদিভূত স্বরূপ জগদীশ্বরকে কি পাওয়া যায় ? পাপ-পুণা কি ? যাহার দ্বারা জগদীশ্বরের সন্নিধি উপস্থিত হইতে পারি, তাহাই পুণা—তাহাই ধর্ম; তাহার বিপরীত যাহা, তাহাই পাপ—তাহাই অধর্ম।

পুরাণকার এই তত্ত্ব বিশদ করিবার জন্ম পাপসংস্পর্শের পথমাত্র রাখেন নাই। তিনি ২৯ অধ্যায়ে বলিয়াছেন, যাহারা পতিভাবে কৃষ্ণকে কামনা না করিয়া উপপতিভাবে তাঁহাকে কামনা করিয়াছিল, তাহারা তাঁহাকে সশরীরে পাইল না; তাহাদের পতিগণ তাহাদিগকে আসিতে দিল না; কৃষ্ণচিস্তা করিয়া তাহারা প্রাণত্যাগ করিল।

"তমেব পরমাত্মানং জারবুদ্যাপি সঙ্গতাঃ। জহগুণিময়ং দেহং সন্তঃ প্রক্ষীণবন্ধনাঃ॥"

> 1 2 3 1 2 0

কৃষ্ণপতি ভিন্ন অন্থ পতি যাহাদের শ্বরণ মাত্রে ছিল, কান্ধেই তাহারা কৃষ্ণকে উপপতি ভাবিল। কিন্তু অন্থ পতি শ্বতিমাত্রে থাকায়, তাহারা কৃষ্ণ সম্বন্ধে অনক্ষচিন্তা হইতে পারিল না। তাহারা সিদ্ধ, বা ঈশ্বরপ্রাপ্তির অধিকারিণী হইল না। যতক্ষণ জারবৃদ্ধি থাকিবে, ততক্ষণ পাপবৃদ্ধি থাকিবে, কেন না জারামুগমন পাপ। যতক্ষণ জারবৃদ্ধি থাকিবে, ততক্ষণ কৃষ্ণে ঈশ্বরজ্ঞান হইতে পারে না—কেন না, ঈশ্বরে জারজ্ঞান হয় না—ততক্ষণ কৃষ্ণকামনা, কামকামনা মাত্র। ঈদ্শী গোপী কৃষ্ণপ্রায়ণা হইলেও সশ্বীরে কৃষ্ণকে পাইতে অযোগ্যা।

অতএব এই পতিভাবে জগদীখনকে পাইবার কামনায় গোশীদিগের পাপমাত্র রহিল না। গোশীদিগের বহিল না, কিন্তু কৃষ্ণের ? এই কথার উদ্ভরে বিফুপুরাণকার যাহা বলিয়াছেন, ভাগবতকারও তাহাই বলিয়াছেন। ঈশ্বরের আবার পাপপুণ্য কি ? তিনি আমাদের মত শরীরী নহেন, শরীরী ভিন্ন ইন্দ্রিয়পরতা বা তজ্জনিত দোষ ঘটে না। তিনি সর্ববৃদ্তে আছেন, গোপীগণেও আছেন, গোপীগণের স্বামীতেও আছেন। তাঁহার কর্তৃক প্রদারাভিম্বণ সম্ভবে না।

এ কথার আমাদের একটা আপত্তি আছে। ঈশ্বর এখানে শরীরী, এবং ইন্দ্রির-বিশিষ্ট। যথন ঈশ্বর ইজাক্রমে মানবশ্বীর গ্রহণ করিয়াছেন, তখন মানবধ্বীবলস্বী হইয়া কার্য্য করিবার জম্মই শরীর গ্রহণ করিয়াছেন। মানবধ্বীর পক্ষে গোপবধ্গণ পরস্ত্রী, এবং তদভিগমন পরদারপাপ। কৃষ্ণই গীতায় বলিয়াছেন, লোকশিক্ষার্থ তিনি কর্ম করিয়া থাকেন। লোকশিক্ষক পারদারিক হইলে, পাপাচারী ও পাপের শিক্ষক হইলেন। অতএব পুরাণকারকৃত দোষকালন খাটে না। এইরূপ দোষকালনের কোন প্রয়োজনও নাই। ভাগবতকার নিজেই কৃষ্ণকে এই রাসমশুলমধ্যে জিতেক্সিয় বলিয়া পরিচিত করিয়াছেন। যথা—

এবং শশাক্ষা: ত্রবিরাজিতা নিশাং স সত্যকামোইত্বরতাবলাগণঃ। সিষেব আত্মগুবরুদ্ধসৌরতঃ সর্বাঃ শরংকাব্যকথারসাশ্রয়াঃ॥ শ্রীমন্তাগবতম্, ১০ স্ক, ৩৩ অঃ, ২৬।

তবে, বিষ্ণুপুরাণকারের অপেক্ষাও ভাগবতকার প্রগাঢ়তায় এবং ভক্তিতত্ত্বর পারদর্শিতায় অনেক শ্রেষ্ঠ। শ্রীঞ্চাতি, জগতের মধ্যে পতিকেই প্রিয়বস্তু বলিয়া জানে; যে স্ত্রী, জগদীশ্বরে পরমভক্তিমতী, সে সেই পতিভাবেই তাঁহাকে পাইবার আকাজ্জা করিল —ইংরেজি পড়িয়া আমরা যাই বলি—কথাটা অতি রমণীয়!—ইহাতে কত মফুয়ু-ফদয়াভিজ্ঞতার এবং ভগবন্তক্তির সৌন্দর্যপ্রাহিতার পরিচয় দেয়। তার পর যে পতিভাবে তাঁহাকে দেখিল, সেই পাইল,—যাহার জারবৃদ্ধি রহিল, সে পাইল না, এ কথাও ভক্তির ঐকান্তিকতা বৃবাইবার কি স্থানর উদাহরণ! কিন্তু আর একটা কথায় পুরাণকার বড় গোলযোগের প্রপাত করিয়াছেন। পতিতে একটা ইন্দ্রিয়সম্বন্ধ আছে। কাজে কাজেই সেই ইন্দ্রিয়সম্বন্ধ ভাগবতোক্ত রাসবর্ণনের ভিতর প্রবেশ করিয়াছে। ভাগবতোক্ত রাস, বিষ্ণুপুরাণের ও হরিবংশের রাসের ভাায় কেবল নৃত্যগীত নয়। যে কৈলাসশিখরে তপস্বী কপন্দীর রোষানলে ভশ্মীভূত, সে বৃন্দাবনে কিশোর রাসবিহারীর পদাশ্রয়ে পুনজ্জীবনার্থ

ধুমিত। অনঙ্গ এখানে প্রবেশ করিয়াছেন। পুরাণকারের অভিপ্রায় ক্ষর্যা নয়; ঈশ্বর-প্রাপ্তিদনিত মুক্ত জীবের বে আনন্দ, যে যথা মাং প্রপদ্ধতে তাংস্তথৈব ভজামাহম্ ইঙি বাক্য স্থান রাথিয়া, তাহাই পরিক্ট করিতে গিয়াছেন। কিন্তু লোকে ভাহা বৃদ্ধিল না। ভাঁহার রোপিত ভগবন্তজিপদ্ধজের মূল, অতল জলে ভূবিয়া রহিল—উপরে কেবল বিকশিত কামকুসুমদাম ভাসিতে লাগিল। যাহারা উপরে ভাসে—তলায় না, ভাহারা কেবল সেই কুসুমদামের মালা গাঁথিয়া, ইন্দ্রিয়পরতাময় বৈশ্ববর্দ্ম প্রস্তুত করিল। যাহা ভাগবতে নিগৃঢ় ভক্তিতব, জয়দেব গোবামীর হাতে ভাহা মদনধর্দ্মোৎসব। এত কাল, আমাদের জয়ভ্মি সেই মদনধর্দ্মোৎসবভারাক্রান্ত। ভাই কৃষ্ণচরিত্রের অভিনব ব্যাখ্যার প্রয়েজন হইয়াছে। কৃষ্ণচরিত্র, বিশুদ্ধিতায়, সর্ববঞ্চনমন্ত জগতে অতুল্য। আমার ল্যায় অক্ষম, অধম ব্যক্তি সেই পবিত্র চরিত্র গীত করিলেও লোকে ভাহা শুনিবে, ভাই এই অভিনব কৃষ্ণগীতি রচনায় সাহস করিয়াছি।

### অপ্তম পরিচ্ছেদ

ব্ৰজ্বগোপী-ভাগবন্ত

#### বাদ্ধণকন্তা

বস্ত্রহরণের নিগ্ঢ় তাংপর্যা আমি যেরূপ বুঝাইয়াছি, তংসম্বন্ধে একটা কথা বাকি আছে।

"যৎ করোবি যদখাসি বজ্জুহোবি দদাসি হং। যত্তপত্তসি কৌত্তেয় তৎ কুক্তম মদর্শনম ॥"

ইতি বাক্যের অমুবর্তী হইয়া যে জগদীশ্বরে সর্বব্য অর্পণ করিতে পারে, সেই ঈশ্বরকে পাইবার অধিকারী হয়। বস্ত্রহরণকালে ব্রজ্ঞগোপীগণ জ্রীকৃষ্ণে সর্ব্যাপণ ক্ষমতা দেখাইল, এজস্ম তাহারা কৃষ্ণকে পাইবার অধিকারিণী হইল। আর একটি উপস্থাস রচনা করিয়া ভাগবতকার এই তত্ত্ব আরও পরিষ্কৃত করিয়াছেন। সে উপস্থাস এই,—

একদা গোচারণকালে বনমধ্যস্থ গোপালগণ অত্যন্ত ক্ষুধার্ড হইয়া কৃষ্ণের নিকট আহার্য্য প্রার্থনা করিল। অদ্ববর্ত্তী কোন স্থানে কতকগুলি ব্রাহ্মণ যজ্ঞ করিতেছিলেন। কৃষ্ণ গোপালগণকে উপদেশ করিলেন যে, সেইখানে গিয়া আমার নাম করিয়া অয়ভিক্ষা চাও। গোপালেরা ষজ্জনে গিয়া কৃষ্ণের নাম করিয়া অয়ভিকা চাহিল। বাজ্ঞানেরা ভাহাদিগকে কিছু না দিয়া তাড়াইয়া দিল। গোপালগণ কৃষ্ণের নিকট প্রত্যাগমন করিয়া সেই সকল কথা জানাইল। কৃষ্ণ তখন বলিলেন যে, ভোমরা পুনর্বার যজ্জনে গিয়া জন্তঃপুরবাসিনী বাজ্ঞণকভাদিগের নিকট আমার নাম করিয়া অয়ভিকা চাও। গোপালেরা ভাহাই করিল। বাজ্ঞণকভাগেণ কৃষ্ণের নাম শুনিয়া গোপালদিগকে প্রভূত অয়বয়য়ন প্রদান করিল, এবং কৃষ্ণ অদ্রে আছেন শুনিয়া ভাহার দর্শনে আসিল। ভাহারা কৃষ্ণকে ঈশ্বর বিলয়া জানিয়াছিল। তাহারা কৃষ্ণকে দর্শন করিলে কৃষ্ণ তাহাদিগকে গৃহে যাইতে অমুমতি করিলেন। বাজ্ঞণকভাগণ বলিলেন, "আমরা আপনার ভক্ত, আমরা পিতা, মাতা, আতা, পুত্রাদি ত্যাগ করিয়া আসিয়াছি—ভাহারা আর আমাদিগকে গ্রহণ করিবেন না। আমরা আপনার পাদাগ্রে পতিত হইতেছি, আমাদিগের অভা গতি আপনি বিধান করুন।" কৃষ্ণ ভাহাদিগকে গ্রহণ করিলেন না, বলিলেন, "দেখ অঙ্গসঙ্গই কেবল অমুরাগের কারণ নহে। ভোমরা আমাতে চিন্ত নিবিষ্ট কর, আমাকে অচিরে প্রাপ্ত হইবে। আমার শ্রবণ, দর্শন, ধ্যান, অমুকীর্ডনে আমাকে পাইবে—সমিকর্ষে সেরপ পাইবে না। অতএব তোমরা গৃহে ফিরিয়া যাও।" ভাহারা ফিরিয়া গেল।

এখন এই ব্রাহ্মণকম্মাগণ কৃষ্ণকে পাইবার যোগ্য কি করিয়াছিলেন? কেবলমাত্র পিত্রাদি স্বন্ধন ত্যাগ করিয়া আসিয়াছিলেন। কুলটাগণ সামাস্ম জারার্গমনার্থেও তাহা করিয়া থাকে। ভগবানে সর্ব্বার্পণ তাঁহাদিগের হয় নাই, সিদ্ধ হইবার তাঁহারা অধিকারিণী হন নাই। অত এব সিদ্ধ হইবার প্রথম সোপান প্রবণ-মনন-নিদিধ্যাসনাদির জম্ম তাঁহাদিগকে প্রত্যাখ্যান করিলেন। পবিত্রবাহ্মণকুলোভূতা সাধনাভাবে যাহাতে অধিকারিণী হইল না, সাধনাপ্রভাবে গোপক্যাগণ তাহাতে অধিকারিণী হইল। প্রবাগবর্ণনন্থলে, ভাগবতকার গোপক্যাদিগের প্রবণ মনন নিদিধ্যাসন সবিস্তারে বৃষ্ণাইয়াছেন।

এক্ষণে আমরা ভাগবতে বিখ্যাত রাসপঞ্চাধ্যায়ে আসিয়া উপস্থিত হইলাম। কিছ এই রাসলীলাতত্ত্ব বস্ত্রহরণোপলকে আমি এত সবিস্তারে বুঝাইয়াছি যে, এই রাসপঞ্চাধ্যায়ের কথা অতি সংক্ষেপে বলিলেই চলিবে।

# नवम পরিচেছ

### বৰুগোণী—ভাগৰত

### रामगीना

ভাগবতের দশম করে ২৯।৩০।৩১।৩২।৩৩ এই পাঁচ অধ্যায় রাসপঞ্চাধ্যায়। প্রথম অর্থাৎ উনত্রিংশ অধ্যারে শারদ পূর্ণিমা রজনীতে শ্রীকৃষ্ণ মধুর বেণুবাদন করিলেন। পাঠকের স্মরণ হইবে যে, বিষ্ণুপুরাণে আছে তিনি কলপদ অর্থাৎ অক্টুপদ গীত করিলেন। ভাগবতকার সেই 'কল' শব্দ রাখিয়াছেন, যথা "জগৌ কলম্"। টীকাকার বিশ্বনাথ চক্রবর্ত্ত্তী এই "কল" শব্দ হইতে কৃষ্ণমন্ত্রের বীব্দ 'ক্লীং' শব্দ নিষ্পায় করিয়াছেন। তিনি উহাকে কামগীত বলিয়াছেন। টীকাকারদিগের মহিমা অনস্তঃ পুরাণকার স্বয়ং ঐ গীতকে 'অনঙ্গবর্জনম্' বলিয়াছেন।

বংশীধ্বনি শুনিয়া গোপাঙ্গনাগণ কৃষ্ণদর্শনে ধাবিতা হইল। পুরাণকার তাহাদিগের স্বরা এবং বিজ্ঞম যেরূপ বর্ণনা করিয়াছেন, তাহা পাঠ করিয়া কালিদাসকৃত পুরস্ত্রীগণের স্বরা এবং বিজ্ঞমবর্ণনা মনে পড়ে। কে কাহার অনুকরণ করিয়াছে তাহা বলা যায় না।

গোপীগণ সমাগতা হইলে, কৃষ্ণ যেন কিছুই জ্ঞানেন না, এই ভাবে তাহাদিগকে বলিলেন, "তোমাদিগের মঙ্গল ত ? তোমাদিগের প্রিয় কার্য্য কি করিব ? ব্রজ্ঞের কৃণল ত ? তোমাদিগের প্রের কার্য্য কি করিব ? ব্রজ্ঞের কৃণল ত ? তোমরা কেন আসিয়াছ ?" এই বলিয়া আবার বলিতে লাগিলেন যে, "এই রজনী ঘোররপা, ভীষণ পশু সকল এখানে আছে, এ স্ত্রীলোকদিগের থাকিবার যোগ্য স্থান নয়। অতএব তোমরা ব্রজে ফিরিয়া যাও। তোমাদের মাতা পিতা পুত্র লাভা পতি তোমাদিগকে না দেখিয়া তোমাদিগের অবেষণ করিতেছে। বন্ধুগণের ভয়োংপত্তির কারণ হইও না। রাকাচন্দ্রবিরঞ্জিত যমুনাসমীরণলীলাকম্পিত তরুপল্লবশোভিত কৃষ্ণমিত বন দেখিলে ত ? এখন হে সভীগণ, অচিরে প্রতিগমন করিয়া পতিসেবা কর। বালক ও বংস সকল কাঁদিতেছে, তাহাদিগকে হয়্মপান করাও। অথবা আমার প্রতি স্নেহ করিয়া, স্নেহের বশীভূতবৃদ্ধি হইয়া আসিয়া থাকিবে। সকল প্রাণীই আমার প্রতি এইরূপ প্রীতি করিয়া থাকে। কিন্তু হে কল্যাণীগণ! পতির অরুপট শুক্রামা এবং বন্ধুগণের ও সন্তানগণের অন্ধণোবণ ইহাই স্ত্রীলোকদিগের প্রধান ধর্ম্ম। পতি ছংশীলই হউক, ছর্ভগই হউক, জড় হউক, রোগী বা অধনী হউক, যে স্ত্রীগণ অপাতকী হইয়া উভয় লোকের মঙ্গল কামনা করে, তাহাদিগের দ্বারা সে পতি পরিত্যাজ্য নয়। কুলন্ত্রীদিগের উপপত্য অন্ধর্গা,

অয়শস্কর, অতি ভূচ্ছ, ভয়াবহ এবং সর্বত্ত নিন্দিত। প্রবণে, দর্শনে, ধ্যানে, অমুকীর্ত্তনে মন্তাবোদয় হইতে পারে, কিন্তু সন্নিকর্ষে নহে। অতএব তোমরা ঘরে ফিরিয়া যাও।"

কুষ্ণের মুখে এই উক্তি সন্ধিবিষ্ট করিয়া পুরাণকার দেখাইতেছেন যে, পাতিব্রভ্যধর্শের মাহাত্ম্যের অনভিজ্ঞতা অথবা তৎপ্রতি অবজ্ঞাবশত: তিনি কৃষ্ণগোপীর ইন্দ্রিয় সম্বন্ধীয় বর্ণনে প্রয়ন্ত নহেন। তাঁহার অভিপ্রায় পূর্বে বুঝাইয়াছি। কৃষ্ণ বাহ্মণকল্যাদিগকেও ঐক্লপ কথা বলিয়াছিলেন। শুনিয়া তাহারা ফিরিয়া গিয়াছিল। কিন্তু গোপীগণ ফিরিল না। ভাহারা কাঁদিতে লাগিল। তাহারা বলিল, "এমন কথা বলিও না, ভোমার পাদমূলে সর্কবিষয় পরিত্যাগ করিয়াছি। আদিপুরুষদেব যেমন মুমুক্কুকে পরিত্যাগ করেন না, তেমনি আমরা ত্রবগ্রহ হইলেও, আমাদিগকে ত্যাগ করিও না। তুমি ধর্মজ্ঞ, পতি অপতা সুদ্ধং প্রভৃতির অমুবর্তী স্ত্রীলোকদিণের স্বধর্ম বলিয়া যে উপদেশ দিতেছ, ভাহা ভোমাভেই বর্ত্তিভ হউক। কেন না, তুমি ঈখর। তুমি দেহধারীদিগের প্রিয় বন্ধু এবং আ্যা। হে আ্যান্। বাহারা কৃশলা, তাহারা নিত্যপ্রিয় যে তুমি সেই তোমাতেই রুভি ( আত্মরতি ) করিয়া থাকে। ছংখদায়ক পতিস্তাদির দারা কি হইবে ?" ইত্যাদি। এই সকল বাক্যে পুরাণকার বুঝাইয়াছেন যে, গোপীগণ কৃষ্ণকে ঈশ্বর বলিয়া ভন্ধনা করিয়াছিল, এবং ঈশ্বার্থেই স্থামিত্যাগ করিয়াছিল। তার পর আরও কতকগুলি কথা আছে, যাহা দারা কবি বুঝাইভেছেন যে, কৃষ্ণের অনস্ত সৌনদর্য্যে মুগ্ধা হইয়াই, গোপীগণ কৃষ্ণান্ত্রদারিণী। তাহার পরে পুরাণকার বলিডেছেন যে, এক্রিফ স্বয়ং আত্মারাম অর্থাৎ আপনাতে ভিন্ন তাঁহার রতি বিরতি আর কিছুতেই নাই, তথাপি এই গোপীগণের বাক্যে সুৰুষ্ট হুইয়া তিনি তাহাদিগের সহিত ক্রীড়া করিলেন: এবং তাহাদিগের সূহিত গান করত: যমুনাপুলিনে পরিভ্রমণ করিতে লাগিলেন।

কেহ কেহ বলিয়া থাকেন যে, ভাগবতোক্ত রাসলীলায় ইন্দ্রিয়সম্বন্ধ কিছু নাই। যদি এ কথা প্রকৃত হইত, তাহা হইলে আমি এ রাসলীলার অর্থ যেরপ করিয়াছি, তাহা কোন রকমেই খাটিত না। কিন্ত এই কথা যে প্রকৃত নহে, ইহার প্রমাণার্থ এই স্থান হইতে একটা শ্লোক উদ্ধৃত করিতেছিঃ—

> "বার প্রদারপরিরস্ত-করালকোরুনীবীক্তনাল খননর্মনথা গ্রপটি হঃ। ক্ল্যোবলোকস্থাইত এ জন্মরীণামুত্তয়ন্রতিপতিং বময়াঞ্কার॥" ৪১॥

অস্থান্ত স্থান হইতেও আরও হুই চারিটি এরপ প্রমাণ উদ্ভ করিব। এ সকলের বাঙ্গালা অমুবান দেওয়া অবিধেয় হইবে। ভার পর কৃষ্ণসঙ্গ লাভ করিয়া ব্রজগোপীগণ অত্যস্ত মানিনী ইইলেন। তাঁহাদিগের সৌতাগ্যমদ দেখিয়া তত্বশমনার্থে ঞ্জিক্ক অন্তর্হিত হইলেন। এই গেল উনবিংশ অধ্যায়।

বিংশ অধ্যায়ে গোপীগণকৃত কৃষ্ণাবেষণর্বাস্ত আছে। তাহা ছুলত: বিষ্ণুপ্রাণের অমুকরণ। তবে ভাগবডকার কাব্য আরও ঘোরাল করিয়াছেন। অভএব এই অধ্যায় সম্বদ্ধে আর অধিক কিছু বলিবার প্রয়োজন নাই। একবিংশ অধ্যায়ে গোপীগণ কৃষ্ণ-বিষয়ক গান করিছে করিতে তাঁহাকে ডাকিডেছেন। ইহাতে ভক্তিরস এবং আদিরস ছইই আছে। ব্যাইবার কথা বেশি কিছু নাই। ছাত্রিংশ অধ্যায়ে শ্রীকৃষ্ণ পুনরাবির্ভূত হইলেন। এইখানে গোপীদিগের ইক্রিয়প্রণোদিত ব্যবহারের প্রমাণার্থ একটি কবিভা উদ্ধৃত করিব।

"কাচিমঞ্জিনাগৃহাৎ তথী তাখুলচৰ্মিতম্। একা তদ্ভিত্ কমলং সম্ভণ্ডা তনয়োৰ্ন্যধাং।"

এই অধ্যায়ের শেষে কৃষ্ণ ও গোপীগণের মধ্যে কিছু আধ্যান্ত্রিক ক্ষোপ্তক্ষন আছে। আমরা এখানে তাহা উদ্ধৃত করা আবক্তক বিবেচনা করিতেছি না। তাহার পর তারান্ত্রিংশ অধ্যায়ে রাসক্রীড়া ও বিহারবর্ণন। রাসক্রীড়া বিষ্ণুপুরাণোক্ত রাসক্রীড়ার স্থায় নৃত্যগীত মাত্র। তবে গোপীগণ এখানে জ্রীকৃষ্ণকে পতিভাবে প্রাপ্ত হইয়াছিল, এজস্থ কিঞ্চিমাত্র ইল্লিয়সম্বদ্ধও আছে। যথা,—

কন্তান্চিরাট্যবিন্দিগুকুগুলবিষমপ্তিতম্।
গগুং গণ্ডে সংদধতাাঃ প্রানাত্তাত্ত্বিতম্॥ ১৩॥
নৃত্যক্তী গায়তী কাচিৎ কুন্ধরুপুরমেধলা।
গার্মহাচ্যতহন্তাক্তং প্রাক্তাধাৎ তনয়োঃ শিবম্॥ ১৪॥

তদলপদপ্রমূদাকুলেক্সিয়াঃ কেশান্ তৃকুলং ফুলপঞ্চিকাং বা। নাঞ্চ: প্রতিবোদ্নেরণং এজন্তিয়া বিস্তমাপাভরণাঃ কুরুষ্ট ॥ ১৮ ॥

এইরূপ কথা ভিন্ন বেশি আর কিছু নাই। স্বয়ং শ্রীকৃষ্ণকে পুরাণকার জিতেব্রিয়-স্বরূপ বর্ণিত করিয়াছেন, তাহা পুর্বেব বলিয়াছি এবং তাহার প্রমাণও দিয়াছি।

कौर्यवरको कर जाननकोशीरतन भरता 'त्राधा' माम रकाबांव नावता यात्र मा। বৈশ্ববাটাবাদিশের অভিমঞ্জার ভিতর রাধা নাম প্রবিষ্ট। তাঁহারা টাকাটিগ্লনীর ভিতর পুনঃপুন: রাধাপ্রসঙ্গ উথাপিত করিয়াছেন, কিন্ত মূলে কোথাও রাধার নাম নাই। গোশীদিশের অনুমাণাধিকাজনিত উর্ব্যার প্রমাণ স্বরূপ কবি লিখিয়াছেন যে, তাহারা পদটিছ দেবিয়া অসুমান করিয়াছিল বে, কোন এক জন গোপীকে লইয়া কৃষ্ণ বিজনে প্রবেশ করিয়াছিলেন। কিন্তু তাহাও গোপীদিগের ঈর্যাজনিত ভ্রমমাত্র। এক্সিক অন্তর্হিত হইলেন এই কথাই আছে, কাহাকেও লইয়া অন্তহিত হইলেন এমন কথা নাই এবং রাধার নামগন্ধও নাই।

রাসপঞ্চাধ্যায়ে কেন, সমস্ত ভাগবতে কোথাও রাধার নাম নাই। ভাগবতে কেন, বিষ্ণুরালে, হরিবংশে বা মহাভারতে কোথাও রাধার নাম নাই। অথচ এখনকার কৃষ্ণ-উপাসনার প্রধান অঙ্গ রাধা। রাধা ভিন্ন এখন কৃষ্ণনাম নাই। রাধা ভিন্ন এখন কৃষ্ণের মন্দির নাই বা মৃত্তি নাই। বৈক্বদিনের অনৈক রচনায় কুক্তের অপেক্ষাও রাধা প্রাধান্তলাভ করিয়াছেন। যদি মহাভারতে, হরিবংশে, বিষ্ণুপুরাণে বা ভাগবতে 'রাধা' নাই, ভবে এ 'রাধা' আসিলেন কোণা হইতে •

ताशास्क व्यथम तथारेववर्ष भूतास्य मिरिए नाहे। छैहेन्मन् नारहव वर्मन स्य, हेश পুরাণগণের মধ্যে সর্বাক্রিষ্ঠ বলিয়াই বোধ হয়ু ৷ ইহার রচনাপ্রণালী আজিকালিকার ভট্টাচার্য্যদিগের রচনার মত। ইহাতে বঁটা মনসারও কথা আছে। আমি পূর্ব্বেই বলিয়াছি যে, আদিম ব্রহ্মবৈবর্ত পুরাণ বিলোপপ্রাপ্ত হইয়াছে। তাহার প্রমাণও উদ্ধৃত করিয়াছি। যাহা এখন আছে, তাহাতে এক নৃতন দেবতত্ব সংস্থাপিত হইয়াছে। ইহাই পূর্ববাবধি প্রসিদ্ধ যে কৃষ্ণ বিষ্ণুর অবতার। ইনি বলেন, কৃষ্ণ বিষ্ণুর অবতার হওয়া দূরে থাকুক, কৃষ্ণই বিষ্ণুকে সৃষ্টি করিয়াছেন। বিষ্ণু থাকেন বৈকুঠে, কৃষ্ণ থাকেন গোলোকে রাম-মগুলে,—বৈকুষ্ঠ তাহার আনেক নীচে। ইনি কেবল বিষ্ণুকে নহে, ব্রহ্মা, রুজ, লক্ষ্মী, ছুর্গা প্রভৃতি সমস্ত দেবদেবী এবং জীবগণকে সৃষ্টি করিয়াছেন। ইহার বাসস্থান গোলোকধামে, বলিয়াছি। তথায় গো, গোপ ও গোপীগণ বাস করে। তাহারা দেবদেবীর উপর। সেই গোলোকধামের অধিষ্ঠাত্রী কৃষ্ণবিলাসিনী দেবীই রাধা। রাধার আগে রাসম্ওল,

ATTENDED BY THE PARTY OF STREET OF STREET, ST. LAND ST. AND ST. AND STREET, ST. LAND ST. AND S विनाम के विवादकों के कार के कार के विवाद के विवाद के की विवाद के विवाद के विवाद के विवाद के विवाद के विवाद के वर्तिक क्यावरमंत्र सम्मीर नक्या । ध्यमकाह क्यावित स्वयम व्यावनी मारम साधाः क्षीकरयोगिनी अवस्थि अवस्था स्वारमा कार्यस्य स्वत्यान निवता साही जातात व्यक्तियानिनी शांची हिन्। मानकान गांवांव त्यस्य मांवांकशानांवा इकार्य क्यांकारिक सूरक नदेश राह्र रेलिश क्रमनि क्सरक शारणाकशास निवसात हरक गरेता शिराएकन्। जाराक यातात রাধিকার মেসন স্বর্ধ্যা ও কোপ উপস্থিত হয়, রক্ষাবৈত্তপুর রাধিকারও নেইরূপ স্বর্ধা ও কোপ উপস্থিত হইয়াছিল। ভাষাতে জার একটা সহা সোলবোৰ মটিয়া যায়। বাহিকা ক্ষকে वित्रकार मिन्द्रत धतिवार क्षक वर्ष एक्सि विरक्षार मिन्द्र शिश छेशक्रिक। स्मधास्य वित्रकात चात्रवान किरमन श्रीमामा वा श्रीमाम । श्रीमामा त्राधिकारक बात बाखिया मिन ना । अ मिटक ताथिकात **छ**ात वित्रका शनिया कन श्रेया मनौत्रल थात्र कतिसाम । अधिकृष्ण छाश्चारक ত্ব:খিত হইয়া তাঁহাকে পুনৰ্জীবন এবং পূৰ্ব্ব রূপ প্রদান করিলেন। বিরক্ষা গোলোকনাথের সহিত অবিরত আনন্দামুভব করিতে লাগিল। ক্রমশঃ ছাহার সাতটি পুত্র জ্মিল। কিন্ত পুত্রগণ আনন্দানুভবের বিল্প, এ জন্ম মাতা তাহাদিগকে অভিশপ্ত করিলেন, তাঁহারা সাত সমুস্ত হইয়া রহিলেন। এ দিকে রাধা, কৃষ্ণবির্দ্ধা-বৃদ্ধান্ত জানিতে পারিয়া, কৃষ্ণকে অনেক ভংসনা করিলেন, এবং অভিশাপ প্রদান করিলেন যে, তুমি গিয়া পৃথিবীতে বাস কর। এ

শেষ তৃই জনেই কৃষ্ণের নিকট আসিয়া কাদিয়া পড়িলেন। ঞ্জীদামাকে কৃষ্ণ বর দিয়া বলিলেন যে, তুমি অস্থরেশ্বর হইবে, যুদ্ধে তোমাকে কেহ পরাভব করিতে পারিবে

দিকে কৃষ্ণকিষ্কর জ্রীদামা রাধার এই তুর্ব্যবহারে অতিশয় ক্রেদ্ধ হইয়া তাঁহাকেও ভর্ৎসনা করিলেন। শুনিয়া রাধা জ্রীদামাকে তিরস্কার করিয়া শাপ দিলেন, তুমি গিয়া অন্থর হইয়া জন্মগ্রহণ কর। জ্রীদামাও রাধাকে শাপ দিলেন, তুমিও গিয়া পৃথিবীতে মানুষী হইয়া

রাদে সভ্র গোলোকে, সা দধাব হরে: পুর:।
 তেন রাধা সমাব্যাকা পুরাবিভিজিলোভয় ।

उक्रपंत्र ६ व्यक्तांतः।

কিন্ত আবার প্রানান্তরে---

রায়াণপত্নী ( যাত্রার আয়ান ঘোষ ) এবং কলঙ্কিনী হইয়া খ্যাত হইবে।

না। গোৰে অভ্যান্তালাৰ্থে মূক্ত ছইবে। আধাকেও আধাসিত করিয়া বলিলেন, 'কুমি বাও; আমিও বাইভেছি।' খেব পৃথিবীর ভারাবতরণ জন্ত, তিনি পৃথিবীতে আসিয়া অবতীৰ্ণ ছইলেন।

এ সকল কথা নৃতন ছইলেও, এবং সর্কাশেষে প্রচারিত সইলেও এই ব্রহ্মবৈষ্ঠ পুরাণ বালালার বৈক্ষবধর্মের উপর অতিশয় আধিপত্য স্থাপন করিয়াছে। জরদেবাদি বালালী বৈক্ষবকৰিগণ, বালালার জাভীয় সলীত, বালালার যাত্রা মহোৎসবাদির মূল ব্রহ্মবৈর্থে। তবে ব্রহ্মবৈর্থেকারক্ষিত্র একটা বড় মূল কথা বালালার বৈক্ষবেরা গ্রহণ করেন নাই, অক্সভ: মেটা বালালীর বৈক্ষবধর্মে তাদৃশ পরিক্ষ্ট হয় নাই—রাধিকা রায়াণপত্মী বলিয়া পরিচিতা, কিন্তু ব্রহ্মবৈর্থের মতে তিনি বিধিবিধানামুসারে ক্ষেত্র বিবাহিতা পত্মী। সেই বিবাহবুভান্তটা সবিস্ভাবে বলিতেছি, বলিবার আগে গীতগোবিন্দের প্রথম কবিতাটা পাঠকের অরণ করিয়া দিই।

"মেবৈর্মেদ্রমন্বর বনভূব: ভামান্তমালক্রমৈ-র্মকং জীকরয়ং স্বমের তদিমং রাধে গৃহং প্রাপয়। ইবং নন্দনিদেশতক্ষণিতয়ো: প্রত্যধর্প্পক্ষমং রাধামাধ্বরোর্জন্তি যুদ্দাকুলে বহংকেলয়: ॥"

অর্থ। হে রাধে! আকাশ মেঘে স্লিগ্ধ হইয়াছে, তমাল ক্রম সকলে বনভূমি অন্ধকার হইয়াছে, অতএব তুমিই ইহাকে গৃহে লইয়া যাও, নন্দ এইরূপ আদেশ করার, পথিস্থ কুঞ্জক্রমাভিমুখে চলিত রাধামাধবের যমুনাকৃলে বিজনকৈলি সকলের জয় হউক।

এ কথার অর্থ কি ? টীকাকার কি অমুবাদকার কেইই বিশদ করিয়া ব্যাইতে পারেন না। এক জন অমুবাদকার বলিয়াছেন, "গীতগোবিন্দের প্রথম শ্লোকটি কিছু অস্পষ্ট; কবি নায়ক-নায়িকার কোন্ অবস্থা মনে করিয়া লিখিয়াছেন, ঠিক বলা যায় না। টীকাকারের মত ইহা রাধিকাসখীর উক্তি। তাহাতে ভাব এক প্রকার মধুর হয় বটে, কিন্তু শব্দার্থের কিছু অসঙ্গতি ঘটে।" বস্তুত: ইহা রাধিকাসখীর উক্তি নহে; জয়দেব গোস্থামী ব্রহ্মবৈর্ত্ত-লিখিত এই বিবাহের স্চনা শ্রন করিয়াই এ শ্লোকটি রচনা করিয়াছেন। এক্শণে আমি ঠিক এই কথাই ব্রহ্মবৈর্ত্ত ইইত্ উদ্ধৃত করিতেছি; তবে বক্তব্য এই যে, রাধা শ্রীদামশাপামুসারে শ্রীকৃষ্ণের কয় বংসর আগে পৃথিবীতে আসিতে বাধ্য হইয়াছিলেন বলিয়া, রাধিকা কৃষ্ণের অপেক্ষা অনেক বড় ছিলেন। তিনি যখন যুবতী, শ্রীকৃষ্ণ ভখন শিশু।

শ্রকর কর্কানিকো নন্দো বৃদ্ধাবনং বর্ষো।

ভয়োপবনভাগীরে চারয়ামান গোকুলম্ ॥ ১ ॥

সরঃস্বাচ্তোরঞ্চ পারয়ামান তং পপৌ।

উবাল বটমূলে চ বালং কুছা অবক্ষনি ॥ ২ ॥

এডিমিল্লডরে কুফো মায়াবালকবিগ্রহ:।

চকার মায়য়াকমারেঘাচ্ছারং নভো মূনে ॥ ৩ ॥

মেঘারতং নভো দৃট্য আমলং কাননান্তরম্।

রঞ্জাবাডে মেঘশবং বক্তশবক দারুণম্ ॥ ৪ ॥

র্টিধারামভিত্মলাং কম্পমানাংশু পালণান্।

দৃট্টেবং পতিভক্ষান্ নন্দো ভয়মবাপ হ ॥ ৫ ॥

কথং বাজামি গোবংসং বিহায় আশ্রমং প্রতি।
গৃহং বদি ন বাজামি ভবিতা বালক্ত কিম্ ॥ ৬ ॥

এবং নন্দে প্রবদ্ধি ক্রমোদ শ্রীহরিন্তর্লা।

মায়াভিয়া ভয়েভাশ্চ পিতৃং কণ্ঠং দধার সঃ ॥ ৭ ॥

এডিমিল্লরের রাধা জগাম ক্রমন্মিধিম।

ভিত্মিলরেরের রাধা জগাম ক্রমন্মিধিম।

ভিত্মিলরেরের রাধা জগাম ক্রমন্মিধিম।

ভব্যাবিকালিক বিভাগান ক্রমন্মিধিম।

ভিত্মিলাররের রাধা জগাম ক্রমন্মিধিম।

ভব্যাবিকালিক বিভাগান ক্রমন্মিধিম।

ভব্যাবিকালিক বিভাগান ক্রমন্মিধিম।

ভব্যাবিকালিক বিভাগান ক্রমন্মিধিম।

ভব্যাবিকালিক বিভাগানিক বিভাগানিক

### বন্ধবৈবর্ত্তপুরাণম্, ত্রীকৃষ্ণজন্মথতে ১৫ অধ্যায়:।

অর্থ। "একদা কৃষ্ণসহিত নন্দ বুন্দাবনে গিয়াছিলেন। তথাকার ভাণ্টারবনে গোগণকে চরাইতেছিলেন। সরোবরে স্বাত্তজ্ঞল তাহাদিগকে পান করাইলেন, এবং পান করিলেন। এবং বালককে বক্ষে লইয়া বটমূলে বসিলেন। হে মুনে! তার পর মায়াতে শিশুশরীরধারণকারী কৃষ্ণ অকস্মাৎ মায়ার দ্বারা আকাশ মেঘাচ্ছন্ন করিলেন, আকাশ মেঘাচ্ছন্ন এবং কাননান্তর শ্রামল; বঞ্জাবাত, মেঘশন্দ, দারুণ বক্তশন্দ, অতিস্থুল রষ্টিধারা, এবং বৃক্ষসকল কম্পমান হইয়া পতিতন্ত্বন্ধ হইতেছে, দেখিয়া নন্দ ভয় পাইলেন। 'গোবৎস ছাড়িয়া কিরূপেই বা আপনার আশ্রমে যাই, যদি গৃহে না যাই তবে এই বালকেরই বা কি হইবে,' নন্দ এইরূপ বলিতেছেন, শ্রীহরি তখন কাঁদিতে লাগিলেন; মায়াভয়ে ভীতিযুক্ত হইয়া বাপের কণ্ঠ ধারণ করিলেন। এই সময়ে রাধা কৃষ্ণের নিকট আসিয়া উপস্থিত হইনো না

রাধার অপূর্বে লাবণ্য দেখিয়া নন্দ বিশ্বিত হইলেন, তিনি রাধাকে বলিলেন, "আমি গর্মধ্যে জানিয়াছি, তুমি পদ্মারও অধিক হরির প্রিয়া; আর ইনি পরম নিশুণি অচ্যুত মহাবিষ্ণু; তথাপি আমি মানব, বিষ্ণুমায়ায় মোহিত আছি। হে ভলে। ভোমার প্রাণনাথকে গ্রহণ কর ; যথায় সুখী হও, যাও। পাঁচাং মনোরথ পূর্ণ করিয়া আমার পুত্র আমাকে দিও।"

এই বলিয়া নদ্দ রাধাকে কৃষ্ণসমর্পণ করিলেন। রাধাও কৃষ্ণকে কোলে করিয়া লইয়া গেলেন। পূরে পেলে রাধা রালমণ্ডল অরণ করিলেন, তথন মনোহর বিহারজুনি দুই বুইল । কৃষ্ণ দেইখানে নীত হইলে কিলোরখুর্তি ধারণ করিলেন। তিনি রাধাকে শুলিলেন, "যদি গোলোকের কথা অরণ হয়, জবে নাহা স্ক্রীকার করিয়াছি, ভাষা পূর্ব করিব।" জীহারা এরাণ প্রেমালাপে নিযুক্ত ছিলেন, এমন সময়ে এয়া দেইখানে উপন্থিত হইলেন। তিনি রাধাকে অনেক তবস্তুতি করিলেন। পরিশেষে নিজে ক্ষাক্তা হইয়া, যথাবিহিত বেদবিধি অনুসারে রাধিকাকে কৃষ্ণে সম্প্রদান করিলেন। জাহাদিগকে বিবাহবদ্ধনে বন্ধ করিয়া তিনি অন্তর্হিত হইলেন। রায়াণের সলে রাধিকার যথাশান্ত্র বিবাহ ইয়াছিল কিনা, যদি হইয়া থাকে তবে পূর্বে কি পরে হইয়াছিল, ভাহা ব্রন্ধবৈর্ত্তর রাসলীলাও এরব্রু

যাহা হউক, পাঠক দেখিবেন যে, ত্রহ্মবৈর্থকার সম্পূর্ণ নৃতন বৈষ্ণবধর্ম স্ষ্ট করিয়াছেন। সে বৈষ্ণবধর্মের নামগন্ধমাত্র বিষ্ণু বা ভাগবত বা অহা পুরাণে নাই। নাধাই এই নৃতন বৈষ্ণবধর্মের কেল্রস্থরূপ। জয়দেব কবি, গীতগোবিন্দ কাব্যে এই নৃতন বৈষ্ণবধর্মাবলম্বন করিয়াই, গোবিন্দগীতি রচনা করিয়াছেন। তাঁহার দৃষ্টান্তামুসরণে বিহাালতি চন্তীদাস প্রভৃতি বাঙ্গালার বৈষ্ণবগণ কৃষ্ণসঙ্গীত রুচনা করিয়াছেন। এই বর্ম অবলম্বন করিয়াই প্রীচৈতহাদেব কান্তরসাঞ্জিত অভিনব ভক্তিবাদ প্রচার করিয়াছেন। বলিতে গেলে, সকল কবি, সকল ঋবি, সকল পুরাণ, সকল শান্তের অপেক্ষা ব্রহ্মবৈর্থকারই বাঙ্গালীর জীবনের উপর অধিকতর আধিপত্য বিস্তার করিয়াছেন। এখন দেখা ঘাউক, এই নৃতন ধর্মের তাৎপর্য্য কি এবং কোথা হইতে ইহা উৎপন্ন হইল।

ভারতবর্ষে যে সকল দর্শনশাস্ত্র উৎপন্ন হইয়াছিল, তাহার মধ্যে ছয়টি দর্শনের প্রাধান্ত সচরাচর স্বীকৃত হয়। কিন্তু ছয়টির মধ্যে ছয়টিরই প্রাধান্ত বেশী—বেদান্তের ও সান্ধ্যের। সচরাচর ব্যাসপ্রণীত ব্রহ্মস্ত্রে বেদান্তদর্শনের স্থি বিলয়া অনেকের বিশাস। বস্তুতঃ বেদান্তদর্শনের আদি ব্রহ্মস্ত্রে নহে, উপনিষদে। উপনিষদ্বেও বেদান্ত বলে। উপনিষহত ব্রহ্মন্তব্ সংক্ষেপতঃ ঈশ্বর ভিন্ন কিছু নাই। এই জগং ও জীবগণ ঈশ্বরেরই অংশ। তিনি এক ছিলেন, সিস্কাপ্রযুক্ত বহু ইইয়াছেন। তিনি প্রমাশ্বা। জীবাশ্বা সেই প্রমাশ্বার

আলে। ঈশবের মারা হইছেই জীবাশতা আগু। এবং সেই বারা হইতে মুক্ত হইলেই আবার ঈশবের বিলীন হইবে। ইহা অবৈত্যালে পরিপূর্ণ।

প্রাথমিক বৈক্ষবংশ্লের ভিত্তি এই বৈদান্তিক ঈশ্বরণাদের উপর নিশ্চিত। বিষ্ণু এবং বিষ্ণুর অবতার কৃষ্ণ বৈদান্তিক ঈশ্বরণ বিষ্ণুপুরাণে এবং ভাগবতে এবং ভাগুল অভান্ত প্রাহে যে সকল বিষ্ণুভাতি বা কৃষ্ণভাতি আছে, ভাগুণ সম্পূর্ণরূপে বা অসম্পূর্ণরূপে অবৈত-বাদান্তক। কিন্তু এ বিবরের প্রধান উদাহরণ শান্তিশর্মের শীন্ত্রক কৃষ্ণভাত।

কিন্তু অবৈভবাদ এবং বৈভবাদও অনেক রক্ষ হইতে পারে। আধুনিক সময়ে শক্ষরাচার্য্য, রামান্তভাচার্য্য, মধ্বাচার্য্য, এবং বল্লভাচার্য্য এই চারি জনে অবৈভবাদের ভিন্ন ভিন্ন ব্যাখ্যা করিয়া অবৈভবাদ, বিশিষ্টাবৈভবাদ, বৈভাবিভবাদ এবং বিভ্নাবৈভবাদ—এই চারি প্রকার মত প্রচার করিয়াছেন। কিন্তু প্রাচীনকালে এত ছিল না। প্রাচীনকালে ঈশ্বর, এবং ঈশ্বরস্থিত জগতের সম্বন্ধ বিষয়ে হুই রক্ম ব্যাখ্যা দেখা যায়। প্রথম এই যে, ঈশ্বর ভিন্ন আর কিছুই নাই। ঈশ্বরই জগৎ, তত্তিন জাগতিক কোন পদার্থ নাই। আর এক মত এই যে, জগৎ ঈশ্বর বা ঈশ্বর জগৎ নহেন, কিন্তু ঈশ্বর জগৎ আছে—"সুত্রে মণিগণা ইব।" ঈশ্বরও জাগতিক সর্ব্বপদার্থে আছেন, কিন্তু ঈশ্বর তদভিরিক্ত। প্রাচীন বৈশ্ববধর্ম্ম এই বিতীয় মডেরই উপর নির্ভর করে।

বিতীয় প্রধান দর্শনশান্ত্র সাঞ্চা। কপিলের সাঞ্চা ঈশ্বরই স্বীকার করে না। কিন্তু পরবর্ত্তী সান্ধ্যের ঈশ্বর স্বীকার করিয়াছেন। সান্ধ্যের স্থুলকথা এই, জড়জগং বা জড়জগন্মী শক্তি পরমাত্মা হইতে সম্পূর্ণরূপে পৃথক্। পরমাত্মা বা পুরুষ সম্পূর্ণরূপে সঙ্গশৃত্ম; তিনি কিছুই করেন না, এবং জগতের সঙ্গে তাঁর কোন সম্বন্ধ নাই। জড়জগং এবং জড়জগন্মী শক্তিকে ইহারা 'প্রকৃতি' নাম দিয়াছেন। এই প্রকৃতিপুরুষতত্ত্ব হইতে প্রকৃতিপুর্বারিণী, সর্ব্যক্তালিনী, এবং সর্ব্যশহারিণী। এই প্রকৃতিপুরুষতত্ত্ব হইতে প্রকৃতিপ্রধান তান্ত্রিকধর্ম্মর উৎপত্তি। এই তান্ত্রিকধর্মের, প্রকৃতিপুরুষরের একছ অথবা অতি ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ সম্পাদিত হওয়াতে প্রকৃতিপ্রধান বলিয়া এই ধর্ম লোকরঞ্জন হইয়াছিল। যাহারা বৈষ্ণবদিগের অকৈতবাদে অসম্ভন্ত, তাহারা তান্ত্রিকধর্মের আত্মর গ্রহণ করিয়াছিল। সেই তান্ত্রিকধর্ম্মের সারাংশ এই বৈষ্ণবধর্ম্মের সংলগ্ন করিয়া বৈষ্ণবর্ম্মাকে পুনরুজ্জল করিবার জন্ম বেজার এই অভিনব বৈষ্ণবর্ম্ম প্রচার করিয়াছেন অথবা বৈষ্ণবর্ম্মের প্রান্ধ্যক্ষর এই অভিনব বৈষ্ণবর্ম্ম প্রচার করিয়াছেন অথবা বৈষ্ণবর্ম্মের প্রান্ধ্য করিয়াছেন। তাহার স্বারা সেই সাজ্যদিগের মূলপ্রকৃতিছানীয়া। যদিও ক্রমেরের পুরাণের ব্রহ্মবৃত্তে আছে যে, কৃষ্ণ মূলপ্রকৃতিকে স্তি ক্রিয়া, তাহার গর রাধাকে

কৃষ্টি করিয়াছিলেন, ভথাপি আকৃষ্ণজন্মণতে দেখা যায় যে, কৃষ্ণ স্বয়ংই রাধার্কে পুনংপুনঃ মূলপ্রাকৃতি বলিয়া সম্বোধন করিতেছেন। যথা—

ू "वर्गाक्षाः मचत्रणा पर मृगश्चक्र जित्रीयत्री ॥"

**बीक्कवग्रवारक, ३६ व्यव्यागः, ७१ ह्यांकः ।** 

ুর্বাইতেছেন। ইহা কুঞোজি।

"বথা ছক তথাইক ভেলে। ছি নাবরোঞ্চর্ম ॥ ৫৭ ॥
বথা কীরে চ ধাবলাং যথারো দাহিকা সভি।
বথা পৃথিবাং গন্ধশ তথাইং ছিম সন্থতম্॥ ৫৮ ॥
বিনা মুদা ঘটং কর্ড্, বিনা সর্পেন কুওলম্।
কুলাল: স্বর্ণকারশ্চ ন হি শক্তঃ কদাচন ॥ ৫৯ ॥
তথা ছ্বমা বিনা স্টেং ন চ কর্ড্ মহং কমঃ।
ক্ষেমাধারভূতা ছং বীজরূপোহহ্মচাতঃ ॥ ৬০ ॥

কৃষ্ণং বদন্তি মাং লোকাছবৈব বহিতং যদা।

শীকৃষ্ণঞ্চ তদা তে হি ত্বৈর সহিতং পরম্॥ ৬২ ॥

ত্বঞ্চ শীত্ত্ব সম্পত্তিত্তমাধারস্বরূপিনী।

সর্কশক্তিত্বরূপাসি সর্কেবাঞ্চ মমাপি চ॥ ৬০ ॥

ত্বং স্ত্রী পুমানহং রাধে নেতি বেদের্ নির্ণয়ঃ।

ত্বঞ্চ সর্কবিরূপাসি সর্করূপোহহমকরে॥ ৬৪ ॥

যদা তেজঃস্বরূপোহহং তেজোরুপাসি ত্বং তদা।

ন শরীরী যদাহঞ্চ তদা ত্বমশরীক্ষিণী॥ ৬৫ ॥

সর্ক্রবীজত্বরূপাসি সর্ক্রত্তীরূপধারিনী॥ ৬৬ ॥

ত্বঞ্চ শক্তিত্বরূপাসি সর্ক্রত্তীরূপধারিনী॥ ৬৬ ॥

#### **बिक्कक्रमथएक ३६ व्यक्तामः।**

"তুমি যেখানে, আমিও সেখানে, আমাদিগের মধ্যে নিশ্চিত কোন ভেদ নাই। ছথে যেমন ধবলতা, অগ্নিতে যেমন দাহিকা, পৃথিবীতে যেমন গন্ধ, তেমনই আমি ভোমাতে সর্ব্বলাই আছি। কুন্তকার বিনা মৃত্তিকার ঘট করিতে পারে না, বর্ণকার ঘর্ণ বিনা কুন্তক গড়িতে পারে না, তেমনই আমিও ভোমা ব্যতীত সৃষ্টি করিতে পারি না। তুমি সৃষ্টির আধারভূতা, আমি অচ্যুত্তবীজ্বলী। আমি বখন ভোমা ব্যতীত থাকি, তখন লোকে

আমাকে কৃষ্ণ বলে, ভোমার সহিত থাকিলে প্রকৃষ্ণ বলে। তৃষি প্রী, তৃষি সম্পত্তি, তৃষি আধারস্কাপিনী, সকলের এবং আমার সর্বাধিনিস্বর্মণা। হৈ স্থাবে। তৃষি জী, আমি পুরুষ, বেদও ইহা নির্ণয় করিছে পারে না। হে অক্ষরে। তৃষি সর্বাধ্বরূপা, আমি সর্ববরূপ। আমি যখন তেজাক্ষপ। আমি যখন শরীরী নই, তখন তৃষিও অশরীরিণী। হে সুন্দরি! আমি যখন যোগের ছারা সর্ববীজ্যরূপ হই, তখন তৃষি শক্তিযুক্তপা সর্ববীজ্যরূপধারিণী হও।"

शून=5,

যথাহক তথা থক যথা ধাবল্যদুগ্ধরো:। ভেলঃ কদাপি ন ভবেলিশ্চিতক তথাবয়ো:॥ ৫৬॥

षःकनाः भाः भक्नमा वित्ययु नर्वत्याविकः। ষা যোৰিং সাচ ভবতী यः পুমান্ সোহংমেৰ চ। ৬৮। অহঞ্চ কলয়া বহিন্দ্রং স্বাহা দাহিকা প্রিয়া। षया मर ममार्थाश्हर नामः मध्यक षाः विना ॥ ७३ ॥ অহং দীপ্তিমতাং সূর্য্যঃ কলয়া ত্বং প্রভাত্মিকা। नक्रक प्रशा ভारেन पाः विनादः न नीक्षिमान्॥ १० ॥ অহঞ্চ কলয়া চক্ৰন্তঞ্চ শোভা চ রোহিণী। मर्ताहत्रह्या मार्कः जाः विना ह न सम्वति ॥ १১ ॥ অহমিক্রশ্চ কলয়া স্বর্গলক্ষ্মীশ্চ বং সতি। জয়া সার্দ্ধং দেবরাজো হতত্ত্রীশ্চ জয়া বিনা॥ १२॥ बहर धर्मक कनाया चक मृ**र्डिक धर्मि**नी। নাহং শক্তো ধর্মকতো তাক ধর্মক্রিয়াং বিনা॥ ৭৩॥ ष्परः राष्ट्रक कन्या एक सारमान मकिना। ত্ত্যা সাদ্ধ্য ফলদোহপাসমর্থভয়া বিনা । ৭৪ । কলয়া পিড়লোকোঽহং স্বাংশেন ছং স্বধা সভি। ष्यांनः कवामारन ह नमा नांनः ष्या विना ॥ १० ॥ ত্বক সম্পৎস্বরূপাহমীশ্বস্চ ভয়া সহ। লক্ষীযুক্তভয়া লক্ষ্যা নিশ্ৰীকণ্চাপি ভাং বিনা ॥ ৭৬ ॥ षरः भूमाः चः श्रक्त छिनं सहोरः प्रशा विना। थवा नामः कूमामक घटेर कर्ख र युमा विमा ॥ ११ ॥

শার্ক কেবল কারা খাংলেন খং বর্ষরা।
ভাং শক্তবদ্বাধারাক বিভর্মি মুদ্ধি অন্দরি। ৭৮।
ভক্ত শান্তিক কান্তিক মৃতিম্ ঠিমতী সভি।
ভূতি: পুটি: ক্না লক্ষা ক্র্ডফা চ পরা দরা। ৭৯॥
নিলা ওকা চ ডক্সা চ মৃক্তা চ সন্তভি: ক্রিয়া।
মৃত্তিরপা ভক্তিরপা দেহিনাং তংশরপিনী। ৮০॥
মুমাধারা সদা ভক্ত তবাআহং পরম্পারম্।
থা ভক্ত ভবাহক সমৌ প্রকৃতিপ্রুবে।।
ন হি স্টেভবেদেবি ব্যোরেকভরং বিনা॥ ৮১॥
শ্রীকৃষ্ণক্রমধণ্ডে, ৬৭ অধ্যায়:।

"যেমন ছুগ্ধ ও ধবলতা, তেমনই যেখানে আমি সেইখানে ভূমি। তোমাতে স্মামাতে কখনও ভেদ হইবে না ইহা নিশ্চিত। এই বিশ্বের সমস্ত জ্বী তোমার কলাংশের অংশকলা; যাহাই স্ত্রী তাহাই তুমি; যাহাই পুরুষ তাহাই আমি। কলা দারা আমি বহ্হি, তুমি প্রিয়া দাহিকা স্বাহা; তুমি সঙ্গে থাকিলে, আমি দগ্ধ করিতে সমর্থ হই, তুমি না থাকিলে হই না। আমি দীপ্তিমান্দিণের মধ্যে সুর্যা, তুমি কলাংশে প্রভা; তুমি সঙ্গে थाकिल चामि मौश्रिमान रहे, जूमि ना थाकिल रहे ना। कला बाता चामि हल, जूमि শোভা ও রোহিণী; তুমি সঙ্গে থাকিলে আমি মনোহর; হে স্করে! তুমি না থাকিলে নই। হে সতি! আমি কলা ছারা ইন্দ্র, তুমি স্বর্গলক্ষী; তুমি সঙ্গে থাকিলে আমি দেবরাজ, না থাকিলে আমি হতঞী। আমি কলা ছারা ধর্ম, তুমি ধর্মিণী মূর্ত্তি; ধর্ম-ক্রিয়ার স্বরূপা তুমি ব্যতীত আমি ধর্মকার্য্যে ক্ষমবান্ হই না। কলা দারা আমি যজ্ঞ, ভূমি আপনার অংশে দক্ষিণা; ভূমি সঙ্গে থাকিলে আমি ফলদ হই, ভূমি না থাকিলে তাহাতে অসমর্থ। কলা দারা আমি পিতৃলোক, হে সতি! তুমি আপনার অংশে স্বধা; তোমা ব্যতীত পিওদান বৃথা। তুমি সম্পংষরপা, তুমি সঙ্গে থাকিলেই আমি প্রভু; ডুমি লক্ষী, তোমার সহিত আমি লক্ষীযুক্ত, তুমি ব্যতীত নি: এক। আমি পুরুষ, তুমি প্রকৃতি; তোমা ব্যতীত আমি স্রষ্টা নহি; মৃতিকা ব্যতীত কুম্বকার যেমন ঘট করিতে পারে না, তোমা ব্যতীত আমি তেমনই সৃষ্টি করিতে পারি না। আমি কলা দারা শেষ, ভূমি আপনার অংশে বস্থারা; হে স্থারি! শস্তর্গাধার স্বরূপ তোমাকে আমি মন্তকে বহন করি। হে সতি। তুমি শান্তি, কান্তি, মূর্তি, মূর্তিমতী, তুষ্টি, পুষ্টি, ক্ষমা, লজ্জা, কুতৃষ্ণা

बलवानी कार्यालक हरेल्ड थाका (मफ मृश्यवन हरेल्ड हेरा छेक्ड कवा (मल। मृत्त किंदू (मानत्वाम चार्ट (वाथ हन।

এবং তৃষি পরা দয়া, তদা নিজা, তলা, মৃষ্টা, সম্ভাত, ক্রিয়া, মৃষ্টিরপা, ভজিরপা, এবং জীবের ছঃধরপণী। তৃষি সদাই আমার আধার, আমি ভোমার আছা; বেধানে তৃষি সেইখানে আমি, তুল্য প্রকৃতি পুরুষ; হে দেবি। ছইএর একের অভাবে সৃষ্টি হয় না।"

এইরূপ আরও অনেক কথা উদ্ধৃত করা যাইতে পারে। ইহাতে যাহা পাই, তাহা
ঠিক সান্ধ্যের প্রকৃতিবাদ নহে। সান্ধ্যের প্রকৃতি তল্পে শক্তিতে পরিণত হইয়াছিল।
প্রকৃতিবাদ এবং শক্তিবাদে প্রভেদ এই যে, প্রকৃতি পুরুষ হইতে সম্পূর্ণ ভিন্ন। প্রকৃতির
সঙ্গে পুরুষের সম্বন্ধ সান্ধ্যপ্রবচনকার কাটিকপাত্রে জবাপুম্পের হায়ার উপমা নারা
ব্যাইয়াছেন। কাটিকপাত্র এবং জবাপুম্প পরস্পর হইতে সম্পূর্ণরূপে পৃথক্; তবে পুম্পের
হায়া কাটিকে পড়ে, এই পর্যান্ত ঘনিষ্ঠতা। কিন্ত শক্তির সঙ্গে আত্মার সম্বন্ধ এই যে,
আত্মাই শক্তির আধার। যেমন আধার হইতে আধেয় ভিন্ন হইয়া থাকিতে পারে না,
তেমনই আত্মা ও শক্তিতে পার্থকা নাই। এই শক্তিবাদ যে কেবল তন্তেই আছে, এমত
নহে। বৈষ্ণব পৌরাণিকেরাও সান্ধ্যের প্রকৃতিকে বৈষ্ণবী শক্তিতে পরিণত করিয়াছেন।
ব্যাইবার জন্ম বিষ্ণুপুরাণ হইতে উদ্ধৃত করিতেছি:—

"নিত্যৈব সা জগমাতা বিষ্ণোঃ শ্রীরনপায়িনী। यथा मर्खगरका विकृष्डरेशरवाः विस्काख्य । ॥ ১৫ ॥ व्यर्था विकृतियः वानी नौजित्वमा नत्या हतिः। বোধো বিষ্ণুরিয়ং বৃদ্ধিধ শ্রোহসৌ সংক্রিয়া স্থিয়ম্ ॥ ১৬ ॥ অষ্টা বিষ্ণুরিয়ং সৃষ্টি: শ্রীভূমিভূধরো হরি:। সন্তোষো ভগবান লক্ষীস্তৃষ্টির্মক্রেয় ! শাশভী ॥ ১৭ ॥ ইচ্ছা শ্ৰীৰ্ভগৰান্ কামো যজ্ঞোহসৌ দক্ষিণা তু সা। আতাহতিরসৌ দেবী পুরোডাশো জনার্দ্ধন: ॥ ১৮॥ भष्डीभाना मृत्त ! निष्दीः खांबरत्ना मधुरुपनः। চিতিলন্দীইরিয় প ইগা শীর্ভগবান কুশ: ॥ ১৯ ॥ নামস্বরূপো ভগবান উদ্গীতিঃ কমলালয়া। ষাহা লক্ষীর্জগরাথো বাহুদেবো হতাশন: ॥ ২০ ॥ শহরো ভগবান শৌরিভূ তিগৌ রী বিজ্ঞান্তম। মৈত্রেয়। কেশব: পূর্যান্তৎপ্রভা কমলালয়া॥ ২১॥ বিষ্ণু: পিতৃগণ: পদ্মা স্বধা শাস্বততৃষ্টিলা। ছো: শ্রী: দর্বাত্মকো বিষ্ণুরবকাশোহতিবিস্তর: ॥ ২২ ॥

आणावः विशवः काव्यः विष्योक्तवानगाविनी । क्षकिर्णाकिगरकहा वादः मुस्काता हविः ॥ २० ॥ समिषि स ! (भाविमस्यासमा वीर्यशमारः !। नचीचक्रभिकांगी त्रात्वा मधुरुवनः ॥ २८॥ यमक्रक्थवः नाकाम् धुर्यानी क्यनानया । क्षकिः बी: बीधरता रावतः व्यवस्थि धरावतः ॥ २० ॥ পৌরী লন্দ্রীর্মহাভাগা কেশবো বরুণ্য স্বয়ম । **बीर्मबरमना विद्धाला । स्वरमना पिर्हितः ॥ २७ ॥** শ্বৰুছো গদাপাণি: শক্তিৰ্লছীছিজোত্তম ।। कांका नचीर्निरमरवाश्त्री मृहूर्खाश्त्री कना कुता। प्लारचा गचीः क्षेत्रीरभाश्तो मर्कः मर्क्यदा हतिः ॥ २१ ॥ লতাভূতা জগন্মাতা শ্ৰীবিফুজ মসংস্থিত: ॥ ২৮ ॥ বিভাবরী শ্রীদিবসো দেবশুক্রগদাধর:। वत्रश्रामा वरवा विकृर्वधः भन्नावनामग्रा॥ २०॥ নদক্ষরণো ভগবান্ শ্রীর্নদীরপসংস্থিতি:। ধ্বজ্ঞ পুগুরীকাক্ষ: পতাকা কমলালয়া ॥ ৩০ ॥ তফা লক্ষীৰ্জ্জগংস্বামী লোভো নারায়ণ: পর:। রতিরাগৌ চধর্মজ্ঞ ! লক্ষীর্গোবিন্দ এব চ॥ ৩১॥ কিঞ্চাতিবহুনোক্তেন সংক্ষেপেণেদম্চাতে। দেবভিষ্যস্থাদে পুংনায়ি ভগবান হরি:। স্বীনামি লক্ষীর্মৈত্রেয়! নানয়োর্বিভাতে প্রম॥ ৩২ ॥ শ্রীবিষ্ণুপুরাণে প্রথমেহংখে অষ্টমোহধ্যায়:।

"বিষ্ণুর প্রী সেই জগন্ধাত। অক্ষয় এবং নিত্য। হে ছিজোন্তম! বিষ্ণু সর্বগত, ইনিও সেইরূপ। ইনি বাক্য, বিষ্ণু অর্থ; ইনি নীতি, হরি নয়; ইনি বৃদ্ধি, বিষ্ণু বোধ; ইনি ধর্মা, ইনি সংক্রিয়া; বিষ্ণু অষ্টা, ইনি সৃষ্টি; প্রী ভূমি, হরি ভূধর; ভগবান্ সন্তোম, হে মৈত্রেয়! লক্ষ্মী শাখতী তুষ্টি; প্রী ইচ্ছা, ভগবান্ কাম; তিনি যজ্ঞ, ইনি দক্ষিণা; জনাদিন পুরোডাশ্, দেবী আছাছতি; হে মুনে! লক্ষ্মী পত্নীশালা, মধুসুদন প্রায়ণ্শ; হরি যুপ, লক্ষ্মী চিতি; ভগবান্ কুশ, প্রী ইধ্যা; ভগবান্ সাম, কমলালয়া উদগীতি; লক্ষ্মী ঝাহা, জগরাথ বাস্থদেব অগ্নি; ভগবান্ শৌরি শঙ্কর, হে ছিজোন্তম! লক্ষ্মী গৌরী; হে মৈত্রেয়! কেশব সূর্যা, কমলালয়া তাঁহার প্রভা; বিষ্ণু পিভূগণ, পদ্মা নিত্যভূষ্টিণা স্থধা;

প্রী বর্গ, সর্বাত্মক বিষ্ণু অভিবিত্ত আফালবরাণ; জীবর চক্র, জী ভাঁহার অক্ষয় কান্তি; লক্ষ্মী জগতে হার্ডি, বিষ্ণু লব্বাপ বারু; হে বিজ্ঞা পোবিন্দ জলবি, হে মহামতে! জী ভাঁহার বেলা; লক্ষ্মী ইন্দ্রাণীস্বরূপা, মধুস্থদন দেবেক্স; চক্রেরর সাক্ষাং যম, কমলালয়া ধ্মোর্গা; জ্রী ঝিরি, জীর্ধর স্বয়ং দেব ধনেশ্বর; কেশব স্বয়ং বরুণ, মহাভাগা লক্ষ্মী গোরী; হে বিপ্রেক্ত! জী দেবসেনা, হরি দেবসেনাপতি; গদাধর পুরুষকার, হে বিজ্ঞান্তম! লক্ষ্মী শক্তি; লক্ষ্মী কান্তা, ইনি নিমেব; ইনি মুহূর্ড, তিনি কলা; লক্ষ্মী আলোক, সর্বেশ্বর হরি সর্ব্বপ্রদীপ; জগম্বাতা জ্রী লতাভূতা, বিষ্ণু ক্রমরূপে সংস্থিত; জ্রী বিভাবরী, দেবচক্রেগদাধর দিবস; বিষ্ণু বরপ্রদ বর, পদ্মবনালয়া বধু; ভগবান্ নদ স্বরূপী, জ্রী নদীরূপা; পুন্তরীকাক্ষ্মক্ষ, কমলালয়া পতাকা; লক্ষ্মী তৃষ্ণা, জগৎস্বামী নারায়ণ পরম লোভ; হে ধর্ম্মন্ত! লক্ষ্মীর্তি, গোবিন্দ রাগ; অধিক উক্তির প্রয়োজন নাই, সংক্ষেপে বলিতেছি, দেব তির্যাক্ মম্ব্যাদিতে পুংনামবিশিষ্ট হরি, এবং জ্রীনামবিশিষ্টা লক্ষ্মী। হে মৈত্রেয়! এই ছই ভিন্ন আর কিছই নাই।"

বেদান্তের যাহা মারাবাদ, সান্ধ্যে ভাহা প্রকৃতিবাদ। প্রকৃতি হইতে শক্তিবাদ। এই কয়টি শ্লোকে শক্তিবাদ এবং অবৈতবাদ মিলিত হইল। বোধ হয়, ইহাই স্মরণ রাখিয়া ব্রহ্মবৈবর্ত্তকার লিখিয়াছেন যে, কৃষ্ণ রাধাকে বলিতেছেন যে, তৃমি না থাকিলে, আমি কৃষ্ণ, এবং তৃমি থাকিলে আমি প্রীকৃষ্ণ। বিষ্ণুপুরাণকথিত এই প্রী লইয়াই তিনি প্রীকৃষ্ণ। পাঠক দেখিবেন, বিষ্ণুপুরাণে যাহা প্রী সম্বন্ধে কথিত হইয়াছে, ব্রহ্মবৈর্ত্তে রাধা সম্বন্ধে ঠিক ভাহাই কথিত হইয়াছে। রাধা সেই প্রী। পরিচ্ছেদের উপর আমি শিরোনাম দিয়াছি, "প্রীরাধা।" রাধা কৃষ্ণরের শক্তি, উভয়ের বিধিসম্পাদিত পরিণয়, শক্তিমানের শক্তির স্ফৃর্ত্তি, এবং শক্তিরই বিকাশ উভয়ের বিহার।

যে ব্রহ্মবৈবর্দ্ধ পুরাণ এক্ষণে বিভ্যমান আছে, ভংকথিত 'রাধাতত্ব' কি, ভাষা বোধ করি এভক্ষণে পাঠককে বুঝাইতে পারিলাম। কিন্তু আদিম ব্রহ্মবৈবর্দ্ধ পুরাণে 'রাধাতত্ব' ছিল কি ? বোধ হয় ছিল; কিন্তু এ প্রকার নহে। বর্দ্ধমান ব্রহ্মবৈবর্দ্ধে রাধা শব্দের বৃংপত্তি আনেক প্রকার দেওয়া হইয়াছে। ভাষার ত্ইটি পুর্বেষ্ব ফুটনোটে উদ্ধৃত করিয়াছি, আর একটি উদ্ধৃত করিভেছি:—

"রেকো হি কোটিজয়াঘং কর্মভোগং ওভাওভম্।
আকারো গর্ভহাসক মৃত্যুক রোগম্ংসজেং॥ ১০৬॥
ধকার আয়ুযো হানিমাকারো ভবংশ্বনম্।
শ্বণস্বণোক্তিভাঃ প্রণশুতি ন সংশ্বঃ॥ ১০৭॥

রাকারো নিক্তনাং ভক্তিং লাক্তং কৃষ্ণপদাস্থে।
সর্ব্বেন্সিডং সদানস্থং সর্বাসিছে বিশীবরম্ । ১০৮ ।
ধকার: সহবাসক তন্তু লাকালমের চ।
দলাভি সাস্তিং সার্প্যং তন্তজানং হরে: সমম্ ॥ ১০০ ॥"
বন্ধবৈবর্ত্পুরাণ্ম, শ্রীকৃষ্ণজন্মগতে ১৩ মাঃ।

ইহার একটিও রাধা শব্দের প্রকৃত ব্যুৎপত্তি নয়। রাধ্ধাতু আরাধনার্থে, পূজার্থে। যিনি কৃষ্ণের আরাধিকা, তিনিই রাধা বা রাধিকা। বর্ত্তমান ব্রহ্মবৈধর্তে এ বৃংপত্তি কোথাও নাই। যিনি এই রাধা শব্দের প্রকৃত ব্যুৎপত্তি গোপন করিয়া কতকগুলা অবৈয়াকরণিক কল কৌশলের ছারা ভ্রান্তি জন্মাইবার চেটা করিয়াছেন, এবং ভ্রান্তির প্রতিপোষণার্থ মিথ্যা করিয়া সামবেদের দোহাই দিয়াছেন, ভ তিনি কখনও রাধা শব্দের প্রকৃত বৃংপত্তির অমুযায়িক হইয়া রাধারপক রচনা করেন নাই, তিনি কখনও রাধার সৃষ্টিকর্ত্তা নহেন। সেই জন্ম বিবেচনা করি যে, আদিম ব্রহ্মবৈবর্ত্তেই রাধার প্রথম সৃষ্টি। এবং সেখানে রাধা কৃষ্ণারাধিকা আদর্শরূপিণী গোপী ছিলেন, সন্দেহ নাই।

রাধা শব্দের আর একটি অর্থ আছে—বিশাখানক্ষত্রের ক একটি নাম রাধা।
কৃত্তিকা হইতে বিশাখা চতুর্দিশ নক্ষত্র। পূর্ব্বে কৃত্তিকা হইতে বংসর গণনা হইত।
কৃত্তিকা হইতে রাশি গণনা করিলে বিশাখা ঠিক মাঝে পড়ে। অতএব রাসমগুলের
মধ্যবন্তিনী ইউন বা না হউন, রাধা রাশিমগুলের বা রাশমগুলের মধ্যবর্তী বটেন। এই
'রাশমগুলমধ্যবর্তিনী' রাধার সঙ্গে 'রাসমগুলের' রাধার কোন সম্বন্ধ আছে কি না, তাহা
আসল ব্রহ্মবৈবর্তের অভাবে স্থির করা অসাধ্য।

রাধাশলক বাংপত্তি: সামবেদে নিরূপিতা ৷-- >৩ আ: ১৫৩ ৷

<sup>+</sup> बाधा विश्वाश भूरक्रकु निश्व ित्रो अविकेश ।-- अमनदकाव ।

### একাদশ পরিভেছদ

### বৃন্দাবনলীলার পরিসমাপ্তি

ভাগবতে বৃন্দাবনলীলা সম্বন্ধীয় আর কয়েকটা কথা আছে।

১ম, নন্দ এক দিন স্নান করিতে যমুনায় নামিলে, বরুণের অনুচর আসিয়া তাঁহাকে ধরিয়া লইয়া বরুণালয়ে যায়। কৃষ্ণ সেখানে গিয়া নন্দকে লইয়া আসেন। শাদা কথায় নন্দ এক দিন জলে ডুবিয়াছিলেন, কৃষ্ণ তাঁহাকে উজ্ত করিয়াছিলেন।

২য়, একটা সাপ আসিয়া এক দিন নন্দকে ধরিয়াছিল। কৃষ্ণ সে সর্পের মুখ হইতে নন্দকে মুক্ত করিয়া সর্পকে নিহত করিয়াছিলেন। সর্পটা বিভাধর। কৃষ্ণস্পর্শে মুক্তি প্রাপ্ত হইয়া স্বন্ধানে গমন করে। শাদা কথায় কৃষ্ণ একদিন নন্দকে সর্পমুখ হইতে রক্ষা করিয়াছিলেন।

তয়, শঋ্চ্ড নামে একটা অহার আসিয়া ব্রজাঙ্গনাদিগকে ধরিয়া লইয়া যায়। কৃষ্ণ বলরাম তাহার পশ্চাদ্ধাবিত হইয়া ব্রজাঙ্গনাদিগকে মৃক্ত করেন এবং শঋ্চ্ডকে বধ করেন। ব্রহ্মবৈবর্ত্তপুরাণে শঋ্চ্ডের কথা ভিন্নপ্রকার আছে, তাহার কিয়দংশ পূর্ব্বে বলিয়াছি।

৪র্থ, এই তিন্টা কথা বিষ্ণুপুরাণে, হরিবংশে বা মহাভারতে নাই। কিন্তু কৃষ্ণকৃত অরিষ্টাস্থর ও কেশী অস্থরের বধরতান্ত হরিবংশে ও বিষ্ণুপুরাণে আছে এবং মহাভারতে শিশুপালকৃত কৃষ্ণনিন্দায় তাহার প্রসঙ্গও আছে। অরিষ্ট ব্যর্গী এবং কেশী অখ্রুপী। শিশুপাল ইহাদিগকে বুধ ও অখ্ বলিয়াই নির্দ্ধেশ করিতেছেন।

অতএব প্রথমোক্ত তিনটি বৃত্তাস্ত ভাগবতকারপ্রণীত উপস্থাস বলিয়া উড়াইয়া দিলে অরিষ্টবধ ও কেশিবধকে সেরপে উড়াইয়া দেওয়া যায় না। বিশেষ এই কেশিবধব্যান্ত অথর্বসংহিতায় আছে বলিয়াছি। সেখানে কেশীকে কৃষ্ণকেশী বলা হইয়াছে। কৃষ্ণকেশী অর্থে যার কাল চুল। ঋ্যোদসংহিতাতেও একটি কেশিস্কু আছে, (দশম মণ্ডল, ১০৬ স্কু)। এই কেশী দেব কে, তাহা অনিশ্চিত। ইহার চতুর্থ ও পঞ্চম ঋক্ হইতে এমন বুঝা যায় যে, হয়ত মুনিই কেশী-দেবতা। মুনিগণ লম্বা লম্বা চুল রাখিতেন। ঐ হই ঋকে মুনিগণেরই প্রশংসা করা হইতেছে। Muir সাহেবও সেইরপ ব্ঝিয়াছেন। কিন্তু প্রথম ঋক্ রমেশ বাবু এইরপ বাঙ্গালা অন্তবাদ করিয়াছেন:—

ঁকেশী নামক যে বেব, ভিনি অয়িকে, জিনিই অবকে, ভিনি ভূলোক ও গুলোককে ধারণ করেন। সমস্ত সংসারকে কেশীই আলোকের যারা দর্শনিযোগ্য করেন। এই যে জ্যোতি, ইহার নাম কেশী।"

তাহা হইলে, জগৰাঞ্চক যে জ্যোতি, তাহাই কেনী। এবং জগদাবরক যে জ্যোতি, তাহাই কৃষ্ণকেনী। কৃষ্ণ তাহারই নিধনকর্তা, অর্থাৎ কৃষ্ণ জগদাবরক তমঃ প্রতিহত করিয়াছিলেন।

এইখানে বুন্দাবনলীলার পরিসমাপ্তি। এক্ষণে আলোচ্য যে আমরা ইহার ভিতর পাইলাম কি ? ঐতিহাসিক কথা কিছুই পাইলাম না বলিলেই হয়। এই সকল পৌরাণিক কথা অতিপ্রকৃত উপস্থানে পরিপূর্ণ। তাহার ভিতর ঐতিহাসিক তব অতি ছুর্লভ। আমরা প্রধানতঃ ইহাই পাইয়াছি যে, কৃষ্ণ সম্বন্ধে যে সকল প্রবাদ আছে—চৌরবাদ এবং পরদারবাদ ---সে সকলই অমূলক ও অলীক। ইহাই প্রতিপন্ন করিবার জন্ম আমরা এত সবিস্তারে उक्रमोमात সমালোচনা করিয়াছি। ঐতিহাসিক তত্ত্ব যদি কিছু পাইয়া থাকি, তবে সেটুকু এই.—অত্যাচারকারী কংসের ভয়ে বস্থদেব আপন পদ্মী রোহিণী এবং পুত্রময় রাম ও কৃষ্ণকে নদ্দালয়ে গোপনে রাখিয়াছিলেন। কৃষ্ণ শৈশব ও কৈশোর সেইখানে অভিবাহিত করেন। ডিনি শৈশবে রূপলাবণ্যে এবং শিশুস্থলভ গুণসকলে সর্বজনের প্রিয় ছইয়াছিলেন। কৈশোরে তিনি অতিশয় বলশালী হইয়াছিলেন এবং বুলাবনের অনিষ্টকারী পশু প্রভৃতি হনন করিয়া গোপালগণকে সর্ববদা রক্ষা করিতেন। তিনি শৈশবাবধিই সর্ববজন এবং সর্ব্বস্ত্রীবে কারুণাপরিপূর্ণ—সকলের উপকার করিতেন। গোপালগণ প্রতি এবং গোপবালিকাগণ প্রতি তিনি স্নেহশালী ছিলেন। সকলের সঙ্গে আমোদ,আফ্লাদ করিতেন এবং সকলকে সম্ভষ্ট রাখিতে চেষ্টা করিতেন, এবং কৈশোরেই প্রকৃত ধর্মতত্ত্বও তাঁহার ছানয়ে উদ্ধাসিত হইয়াছিল। এতটুকু ঐতিহাসিক তত্ত্বও যে পাইয়াছি, ইহাও সাহস করিয়া বলিতে পারি না। তবে ইহাও বলিতে পারি যে, ইহার বেশি আর কিছু নয়।

# তৃতীয় খণ্ড

## মথুরা-দারকা

যন্তনোতি সতাং সেতৃমুতেনামৃতবোনিনা। ধর্মার্থব্যবহারাকৈন্তকৈ সত্যাত্মনে নম: ॥ শাস্তিপর্কণি, ৪৭ অধ্যায়:।

### 'क्या नहिस्<del>या</del>

क्रम्य

अपिटक करामत्र निकृष्टे माराम मेंएडिन एक वृत्तावरम कृष्य वसताब অভিনয় वननानौ इरेबाएकन। शृष्टमा इरेट्ड व्यतिष्ठ नर्याञ्च करनाञ्चकत् नक्नाटक किर्छ किर्बाहकन। स्विधि नात्रम शिक्षा करमत्क विमित्मन, कृष्ण-त्राम बल्यस्तित गूळ। दनवकीत व्यष्टमशर्छका বলিরা যে কন্তাকে কংস নিহত করিয়াছিলেন, সে নন্দ-যশোদার কল্প। বস্থানের সম্ভান পরিবর্তিত করিয়া কৃষ্ণকে নন্দালয়ে গোপনে রাখিয়াছেন। ইহা ওনিয়া কংল জীত ও क्ष इंदेश वसूरमवरक जिन्नकुछ कतिरामन, अवः छाहात वरव छेग्रछ इंदेरमन ; अवः ताम-কৃষ্ণকে আনিবার জন্ম অকুরনামা এক জন যাদবপ্রধানকে বৃন্দাবনে প্রেরণ করিলেন। এ দিকে কংস আপনার বিখ্যাত বলবান্ মল্লদিগের ছারা রাম-কৃষ্ণের বধসাধনের অভিপ্রায়ে ধনুর্মাথ নামে যজ্ঞের অনুষ্ঠান করিলেন। রাম-কৃষ্ণ অঞ্জুর কর্তৃক তথায় আনীত হইয়া । রঙ্গভূমিতে প্রবেশপূর্বক কংসের শিক্ষিত হস্তী কুবলয়াপীড়কে ও লরপ্রতিষ্ঠ মল্ল চাণুর ও মৃষ্টিককে নিহত করিলেন। ইহা দেখিয়া কংস নন্দকে লোহময় निगए व्यवक्रक कतिवात धवः वस्ट्राप्तवरक विनाम कतिवात क्रम् व्याप्तम कतिया कृष्क-বলরামকে তাড়াইয়া দিবার আজ্ঞা করিলেন। তথন যে মঞ্চে মল্লযুক দেখিবার জঞ অস্থাস্থ যাদবের সহিত কংস উপবিষ্ট ছিলেন, কৃষ্ণ লক্ষপ্রদান-পূর্বক তত্পরি আরোহণ করিয়া কংসকে ধরিলেন এবং ভাঁহাকে কেশের দ্বারা আকর্ষণ করিয়া রক্ষভূমে নিপাতিত ও তাঁহাকে নিহত করিলেন। পরে বস্থদেব দেবকী প্রভৃতি গুরুজনকে যথাবিহিত বন্দনা করিয়া কংসের পিতা উগ্রসেনকে রাজ্যে অভিযেক করিলেন। নিজে রাজা হইলেন না।

আমনা এইখন হইতে ভারবতের নিকট বিদায় এহণ করিলাম। তাহার কারণ, ভাগবতে ঐতিহানিক কথা কিছুই পাওয়া বার না; বাহা পাওয়া বার, তাহা বিকুপুরাণেও আছে। তদতিরিক্ত বাহা পাওয়া বার, ভাহা অতিপ্রকৃত উপজ্ঞান মাত্র। তবে ভারবতক্ষিত বাল্যলীলা অতি প্রনিদ্ধ বলিরা, আমন্ত্র ভারবতের সে অংশের পরিচর দিতে বাধ্য হইরাছি। এক্ষণে ভারবতের নিকট বিধার এইণ করিতে পারি।

শংশি পথিমধ্যে কুলা-ঘটিত ব্যাপারটা আছে। বিভূপুরাণে নিলনীয় কথা কিছু নাই। কুলা আপনাকে ফলরী হইতে দেখিনা কুলকে নিল মলিরে বাইতে অপুরোধ করিলেন, কুফ হানিয়াই অছির। বিভূপুরাণে এই পর্যান্ত। কুফের এ ব্যবহার মানবোচিত ও সক্ষনোচিত। কিন্তু ভাগবতকার ও ব্রহ্মবৈবর্ত্তকার ভাহাতে সন্তই নহেন, কুলার হঠাৎ ভক্তির হঠাৎ পুরকার দিয়াছেন, শেব বাবার কুলা পাটরাণী।

হরিবংশ ও পুরাণ সকলে এইরপ কংসবধবৃত্তান্ত কথিত হইয়াছে। কংসবধ ঐতিহাসিক ঘটনা বটে, কিন্তু তিবিয়ক এই বিবরণ ঐতিহাসিকতা শৃত্ম। ইহাতে বিশ্বাস করিতে গেলে, অতিপ্রকৃত ব্যাপারে বিশ্বাস করিতে হয়। প্রথমতঃ দেবর্ষি নারদের অতিছে বিশ্বাস করিতে হয়। তার পর সেই দৈববাণীতে বিশ্বাস করিতে হয়, কেন না, কংসের ভয় সেই দৈববাণীত্মতি হইতে উৎপয়। তাহা ছাড়া, ছইটি গোপবালক আসিয়া বিনা বৃদ্ধে সভামধ্যে মধুরাধিপতিকে বিনষ্ট করিবে, ইহা ত সহজে বিশ্বাস করা যায় না। অতএব দেখা যাউক যে, সর্বপ্রাচীন গ্রন্থ মহাভারতে এই বিষয় কি আছে। মহাভারতের সভাপর্বে জরাসদ্ধবধ-পর্বাধ্যায়ে কৃষ্ণ নিজে নিজের পূর্ববৃত্তান্ত যুধিটিরের নিকট বিশিতেছেন:—

"কিয়ংকাল অতীত হইল, কংন \* যাদবগণকে প্রাভৃত করিয়া সহদেবা ও অন্তল্প নামে বার্ত্রথের চুই ক্যাকে বিবাহ করিয়াছিল। ঐ ত্রাত্মা বীয় বাহুবলে জ্ঞাতিবর্গকে প্রাজ্য করত স্ব্রাপেকা প্রধান হইয়া উঠিল। ভোজবংশীয় বৃদ্ধ ক্ষত্রিয়াণ মৃচ্মতি কংসের দৌরাত্মো দাতিশয় রাধিত হইয়া জ্ঞাতিবর্গকে পরিত্যাগ করিবার নিমিত্ত আমাকে অন্তরোধ করিলেন। আমি তংকালে অক্রুরকে আহুন-ক্যা প্রদান করিয়া জ্ঞাতিবর্গের হিত্সাধনার্থ বলভক্র সমভিব্যাহারে কংস ও স্থনায়াকে সংহার করিলায়।"

ইহাতে কৃষ্ণ বলরাম বৃন্দাবন হইতে আনীত হওয়ার কথা কিছুমাত্র নাই। বরং এমন বৃঝাইতেছে যে, কংসবধের পূর্বে হইতেই কৃষ্ণ বলরাম মথুরাতে বাস করিতেন। কৃষ্ণ বলিতেছেন যে, বৃদ্ধ যাদবেরা জ্ঞাতিবর্গকে পরিত্যাগ করিবার নিমিন্ত তাঁহাকে অনুরোধ করিয়াছিলেন, অর্থাৎ পলাইয়া আত্মরক্ষা করিতে পরামর্শ দিয়াছিলেন। কৃষ্ণ তাহা না করিয়া জ্ঞাতিদিগের মঙ্গলার্থ কংসকেই বধ করিলেন। ইহাতে বলরাম ভিন্ন আর কেহ তাঁহার সহায় ছিল কি না, ইহা প্রকাশ নাই। কিন্তু ইহা স্পষ্ট বৃঝা যাইতে পারিতেছে যে, অস্থান্থ যাদবগণ প্রকাশ্যে তাঁহাদের সাহায়া ক্ষ্ণন বা না ক্ষণন, কংসকে কেহ রক্ষা করিতে চেটা করেন নাই। কংস তাঁহাদের সকলের উপর অত্যাচার করিত, এজন্থ বরং বোধ হয় তাঁহারাই রাম-কৃষ্ণের বলাধিক্য দেখিয়া তাঁহাদিগকে নেতৃত্বে সংস্থাপন করিয়া কংসের বধসাধন করিয়াছিলেন। এইটুকু ভিন্ন আর কিছু ঐতিহাসিক তত্ব পাওয়া যায় না।

ञ्चाः "मानवज्ञाज" नक जूनिता मित्राहि।

কালী অসয় সিংছ মহোলয়ের অসুবার এখানে উজ্ত করিলায়, কিয় বলিতে বাধ্য এই অয়ুবাদে আছে "বানবরাজ
কংস।" বৃলে তাহা নাই, বধা---

क्छि विव कान्छ करमा निर्मण यानवान्।

আর ঐতিহাসিক তম্ব ইহা পাওয়া বার যে, কৃষ্ণ কংসকে নিহত করিয়া কংসের পিতা উপ্রানেনকই যাদবদিগের আধিপত্যে শংস্থাপিত করিয়াছিলেন। কেন না মহাভারতেও উপ্রসেনকে যাদবদিগের অধিপতি স্বরূপ বর্ণিত দেখিতে পাওয়া যায়। এ দেখের চিরপ্রচলিত রীতি ও নীতি এই যে, যে রাজাকে বধ করিতে পারে, সেই ভাচার রাজ্যভাগী হয়। কংসের বিজেতা কৃষ্ণ অনায়াসেই মথুরার সিংহাসন অধিকৃত করিতে পারিতেন; কিন্তু তিনি তাহা করিলেন না, কেন না, ধর্মতঃ সে রাজ্য উগ্রসেনের। উত্রাসেনকে পদচাত করিয়াই কংস রাজা হইয়াছিল। ধর্মাই কুফের নিকট প্রধান ভিনি শৈশবাবধিই ধর্মানা। অতএব যাহার রাজ্য, তাহাকেই তিনি রাজ্য প্রদান করিলেন। তিনি ধর্মামুক্তক হইয়াই কংসকে নিহত করিয়াছিলেন। আমরা পরে দেখিব যে, তিনি প্রকাশ্যে বলিতেছেন যে, যাহাতে পরহিত, তাহাই ধর্ম। এখানে ঘোরতর অত্যাচারী কংসের বধে সমস্ত যাদবগণের হিতসাধন হয়, এই জন্ম তিনি কংসকে বধ করিয়াছিলেন— ধর্মার্থ মাত্র। বধ করিয়া করুণহৃদয় আদর্শপুরুষ কংসের জন্ম বিলাপ করিয়াছিলেন এমন কথাও গ্রন্থে লিখিত আছে। এই কংসবধে আমরা প্রথমে প্রকৃত ইতিহাসের সাক্ষাৎ পাই এবং এই কংসবধেই দেখি যে, কৃষ্ণ পরম বলশালী, পরম কার্য্যদক্ষ, পরম স্থায়পর, পরম ধশাত্মা. পরহিতে রত. এবং পরের জম্ম কাতর। এইখান হইতে দেখিতে পাই যে, তিনি আদৰ্মহয়।

### দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ

লিক্ষা

পুরাণে কথিত হইয়াছে যে, কংসবধের পুর কৃষ্ণ বলরাম কাশীতে সান্দীপনি ঋষির নিকট শিক্ষার্থে গমন করিলেন, এবং চতুংষ্টিদিবসমধ্যে শস্ত্রবিভায়ে স্থশিক্ষিত হইয়া গুরুদক্ষিণা প্রদানাস্তে মথুরায় প্রত্যাগমন করিলেন।

কৃষ্ণের শিক্ষা সম্বন্ধে ইহা ছাড়া আর কিছু পুরাণেতিহাসে পাওয়া যায় না।
নন্দালয়ে তাঁহার কোনও প্রকার শিক্ষা হওয়ার কোন প্রসঙ্গ কোন গ্রন্থে পাওয়া যায় না।
অথচ নন্দ জাতিতে বৈশ্য ছিলেন, বৈশ্যদিগের বেদে অধিকার ছিল। বৈশ্যালয়ে
তাঁহাদিগের কোনও প্রকার বিভাশিক্ষা না হওয়া বিচিত্র বটে। বোধ হয়, শিক্ষার সময়

উপস্থিত হইবার প্রেই তিনি নন্দালর হইতে মণুরার পুনরানীত হইয়াছিলেন। পূর্বাপরিচ্ছেদে মহাভারত হইতে যে কুজুবাক্য উদ্ধৃত করা গিরাছে, তাহা হইতে এরপ অস্থ্যানই সঙ্গত যে, কংসবধের অনেক পূর্ব হইতেই তিনি মণুরার বাস করিতেছিলেন, এবং মহাভারতের সভাপর্বে শিশুপালকৃত কৃষ্ণনিন্দার দেখা যায় যে, শিশুপাল তাঁহাকে কংসের অন্ধভোলী বলিতেছে—

> শ্বস্ত চানেন ধর্মজ ভূক্তমন্নং বলীয়স:। স চানেন হতঃ কংস ইত্যেতন মহাভূতং ॥" মহাভারতম্য, সভাপর্কা, ৪০ অধ্যার:।

অতএব বোধ হয়, শিক্ষার সময় উপস্থিত হইতে না হইতেই কৃষ্ণ মথুরায় আনীত হইয়াছিলেন। বৃন্দাবনের গোপীদিগের সঙ্গে প্রথিত কৈশোরলীলা যে উপস্থাস মাত্র, ইহা তাহার অক্সতর প্রমাণ।

মথুবাবাসকালেও তাঁহার কিরপ শিক্ষা হইয়াছিল, তাহারও কোন বিশিষ্ট বিবরণ নাই। কেবল সান্দীপনি মুনির নিকট চতু:যপ্তি দিবস অন্ত্রশিক্ষার কথাই আছে। যাঁহারা ফুফুকে ঈশ্বর বলিয়া জানেন, তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ বলিতে পারেন, সর্ব্বজ্ঞ ঈশ্বরের আবার শিক্ষার প্রয়োজন কি ? তাহার উত্তরে বলা যাইতে পারে যে, তবে চতু:যপ্তি দিবস সান্দীপনিগৃহে শিক্ষারই বা প্রয়োজন কি ? ফুলত: কুফু ঈশ্বরের অবতার হইলেও মানবধর্মাবলম্বী এবং মানুষী শক্তি ছারাই সকল কার্য্য সম্পন্ন করেন, এ কথা আমরা প্রে বিলয়াছি এবং এক্ষণেও তাহার ভূরি ভূরি প্রমাণ দেখাইব। মানুষী শক্তি ছারা কর্ম করিতে গেলে, শিক্ষার ছারা সেই মানুষী শক্তিকে অনুশীলিত এবং ক্লুরিত করিতে হয়। যদি মানুষী শক্তি স্বতঃকুরিত হইয়া সর্ব্বকার্য্যাধার্রক্ম হয়, তাহা হইলে সে এশী শক্তি—মানুষী শক্তি নহে। কুফের যে মানুষী শিক্ষা হইয়াছিল, তাহা এই সান্দীপনিবৃত্তান্ত ভির আরও প্রমাণ আছে। তিনি সমগ্র বেদ অধ্যয়ন করিয়াছিলেন। মহাভারতের সভাপর্ব্বে অর্ঘাভিহরণ-পর্ব্বাধ্যায়ে কুফের পূজ্যতা বিষয়ে ভীম্ব একটি হেতু এই নির্দ্দেশ করিতেছেন যে, কুফ্ব নিখিল বেদবেদাঙ্গপারদর্শী। তাদৃশ বেদবেদাঙ্গজানসম্পর ছিতীয় ব্যক্তি হর্লভ

"বেদবেদাক বিজ্ঞানং বলং চাপ্যধিকং তথা।
নৃণাং লোকে হি কোহছোহতি বিশিষ্টা কেশবাদৃতে ॥"
মহাভারতম্, সভাপর্ব্ব, ৩৮ অধ্যারঃ।

মহাভারতে কৃষ্ণের বেদজ্জা সম্বন্ধ এইরপ আরও ভূরি ভূরি প্রমাণ পাওয়া যায়। এই বেদজ্জা জাঁহার স্বভঃলব্ধ নহে। ছান্দোগ্য উপনিবদে প্রমাণ পাইয়াছি যে, তিনি আলিরস্বানীয় যোর ঋবির নিকট অধ্যয়ন করিয়াছিলেন।

সে সমরে শ্রেষ্ঠ ব্রাহ্মণ ক্ষরিয়দিপের উচ্চশিক্ষার উচ্চাংশকে তপস্থা বলিত। শ্রেষ্ঠ রাজর্ষিগণ কোন সময়ে লা কোন সময়ে তপস্থা করিয়াছিলেন, এইরপ কথা প্রায় পাওয়া যায়। আমরা এক্ষণে তপস্থা অর্থে যাহা বৃঝি, বেদের অনেক স্থানেই দেখা যায় যে, তপস্থার প্রকৃত অর্থ তাহা নহে। আমরা বৃঝি তপস্থা অর্থে বনে বসিয়া চক্ষু বৃদ্ধিয়া নিখাস ক্ষম করিয়া পানাহার ত্যাগ করিয়া ঈখরের ধ্যান করা। কিন্তু দেবতাদিগের মধ্যে কেহ কেছ এবং মহাদেবও তপস্থা করিয়াছিলেন, ইহাও কোন কোন গ্রন্থে পাওয়া যায়। বিশেষতঃ শতপথবাক্ষণে আছে যে, স্বয়ং পরব্রন্ধ সিম্কু হইলে তপস্থার দারাই সৃষ্টি করিলেন, যথা—

সোহকাময়ত। বছ: আং প্রজায়েয়েতি। স তপোহতপাত। স তপত্তপু। ইদং সর্কাম্যজ্ঞ । •

অর্থ,—"তিনি ইচ্ছা করিলেন, আমি প্রজাস্তির জন্ম বহু হইব। তিনি তপস্থা করিলেন। তপস্থা করিয়া এই সকল স্তি করিয়াছিলেন।"

এ সকল স্থানে তপস্থা অর্থে এই রকমই বৃথিতে হয় যে, চিত্ত সমাহিত করিয়া আপনার শক্তি সকলের অনুশীলন ও ক্ষুরণ করা। মহাভারতে কথিত আছে যে, কৃষ্ণ দশ বংসর হিমালয় পর্বতে তপস্থা করিয়াছিলেন। মহাভারতের ঐশিক পর্বের লিখিত আছে যে, অখ্থামাপ্রযুক্ত ব্রহ্মশিরা অস্ত্রের দারা উত্তরার গর্ভপাতের সন্তাবনা হইলে, কৃষ্ণ সেই মৃতশিশুকে পুনকজ্জীবিত করিতে প্রতিজ্ঞারত হইয়াছিলেন, এবং তথন অখ্থামাকে বিলয়াছিলেন যে, তৃমি আমার তপোবল দেখিবে।

আদর্শ মনুয়োর শিক্ষা আদর্শ শিক্ষাই হইবে। ফলও সেইরূপ দেখি। কিন্তু সেই প্রাচীন কালের আদর্শ শিক্ষা কিরূপ ছিল, তাহা কিছু জানিতে পারা গেল না, ইহা বড় ছঃখের বিষয়।

<sup>+</sup> २ नहीं, + अनुवास ।

## তৃতীয় পরিচেচ্দ

### खदानक

সকল সময়েই দেখা যায় যে, ভারতবর্ষে, অন্ততঃ ভারতবর্ষের উত্তরার্দ্ধে এক এক জন সমাট্ ছিলেন, তাঁহার প্রাধাক্ত অক্ত রাজগণ খীকার করিত। কেই বা করদ, কেই বা আজ্ঞানুবর্তী, এবং যুদ্ধকালে সকলেই সহায় হইত। ঐতিহাসিক সময়ে চক্রপ্তপ্ত, বিক্রমাদিতা, অশোক, মহাপ্রতাপশালী গুপ্তবংশীয়েরা, হর্ষবর্দ্ধন শিলাদিতা, এবং আধুনিক সময় পাঠান ও মোগল—ইহারা এইরূপ সমাট্ ছিলেন। হিন্দুরাজ্যকালে অধিকাংশ সময়ই এই আধিপত্য মগধাধিপতিরই ছিল। আমরা যে সময়ের বর্ণনায় উপস্থিত, সে সময়েও মগধাধিপতি উত্তর ভারতে সমাট্। এই সমাট্ বিখ্যাত জরাসদ্ধ। তাঁহার বল ও প্রতাপ মহাভারতে, হরিবংশে ও পুরাণ সকলে অভিশয় বিস্তারের সহিত বর্ণিত হইয়াছে। কথিত হইয়াছে যে, কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধে সমস্ত ক্ষত্রিয়গণ একত্র হইয়াছিল। কিন্তু কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধেও উভয় পক্ষের মোটে অষ্টাদশ অক্ষেহিণী সেনা উপস্থিত ছিল, লেখা আছে। একা জরাসন্ধের বিংশতি অক্ষেহিণী সেনা ছিল লিখিত হইয়াছে।

কংস এই জরাসদ্ধের জামাতা। কংস তাঁহার হুই ক্ষা বিবাহ করিয়াছিলেন। কংসবধের পর তাঁহার বিধবা ক্ষাদ্ধর জরাসদ্ধের নিকটে গিয়া পতিহস্তার দমনার্থ রোদন করেন। জরাসদ্ধ ক্ষেত্রর বধার্থ মহাসৈত্র লইয়া আসিয়া মথুরা অবরোধ করেন। জরাসদ্ধের অসংখ্য সৈত্যের তুলনায় যাদবদিগের সৈত্য অতি অয় । তথাপি ক্ষেত্র সেনাপতিত্বগুণে যাদবেরা জরাসদ্ধকে বিমুখ করিয়াছিলেন। কিন্তু জরাসদ্ধের বলক্ষর করা তাঁহাদের অসাধ্য। কেন না, জরাসদ্ধের সৈত্য অগণ্য। অতএব জরাসদ্ধ পুন:পুন: আসিয়া মথুরা অবরোধ করিতে লাগিল। যদিও সে পুন:পুন: বিমুখীকৃত হইল, তথাপি এই পুন:পুন: আক্রমণে যাদবদিগের গুরুতর অগুভ উৎপাদনের সম্ভাবনা হইল। যাদবদিগের ক্ষুত্রসত্য পুন:পুন: যুদ্ধ ক্ষয় হইতে লাগিলে তাঁহারা সৈত্যপ্ত হইবার উপক্রম হইলেন। কিন্তু সমুত্রে জোয়ার ভাটার স্থায় জরাসদ্ধের অগাধ সৈত্যের ক্ষয়বৃদ্ধি কিছু জানিতে পারা গেল না। এইরপ সপ্তদশবার আক্রান্ত হওয়ার পর, যাদবেরা ক্ষেত্রর পরামশীল্বসারে মথুরা ত্যাগ করিয়া হ্রাক্রম্য প্রেদশে হুর্গনিশ্বাণপুর্বক বাস করিবার অভিপ্রায় করিলেন। অতএব সাগরত্বীপ ত্বারকায় যাদবদিগের ক্ষপ্ত পুরী নির্মাণ হইতে লাগিল এবং হুরারোহ

বৈশ্বতক পৰ্যন্তে বারকা কলাৰ্থে ছুৰ্গঞ্জেই সংস্থাপিত ছইল। কিও তাহায়া বারকা বাইবার পূৰ্কেই করাসত অভাবৰ বার মধুরা আক্রমণ করিতে আসিলেন।

এই সময়ে জরাসদ্বের উত্তেজনায় আর এক প্রবল শক্ত কৃষ্ণকৈ আক্রমণ করিবার জন্ম উপস্থিত হইল। অনেক গ্রন্থেই দেখা যায় যে, প্রাচীনকালে ভারতবর্ষের স্থানে স্থানে যবনদিপের রাজত ছিল। এক্ষণকার পণ্ডিভেরা সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, প্রাচীন শ্রীকদিগকেই ভারতবর্ধীয়ের। যবন বলিতেন। কিন্তু এই সিদ্ধান্ত বিশুদ্ধ কি না, ভাৰিবয়ে অনেক সন্দেহ আছে। বোধ হয়, শক, হুণ, প্রীক প্রভৃতি অহিন্দু সভ্য জাতিমাত্রকেই যবন বলিতেন। যাহাই হউক, ঐ সময়ে, কাল্যবন নামে এক জন যবন রাজা ভারতবর্ষে অভি প্রবলপ্রতাপ হইয়া উঠিয়াছিলেন। তিনি আসিয়া সসৈজে মথুরা অবরোধ করিলেন। কিন্ত প্রমসম্র-রহস্থবিং কৃষ্ণ তাঁহার সহিত সদৈজে যুদ্ধ করিতে ইচ্ছা করিলেন না। কেন না, কৃত বাদৰসেনা তাঁহার সহিত ধুক করিয়া তাঁহাকে বিমুখ করিলেও, সংখ্যায় বড় অল হইয়া বাইবে। ছতাবশিষ্ট যাহাথাকিবে, তাহারা জরাসন্ধকে বিমুখ করিতে সক্ষম হইতে না পারে। আর ইহাও পশ্চাং দেখিব যে, সর্বভৃতে দয়াময় কৃষ্ণ প্রাণিহত্যা পক্ষে ধর্ম্ম প্রয়োজন ব্যতীত অন্তরাগ প্রকাশ করেন না। যুদ্ধ অনেক সময়েই ধর্মানুমোদিত, সে সময়ে যুদ্ধে অপ্রবৃত্ত ছইলে, ধর্মের হানি হয়, গীভায় কৃষ্ণ এই মডই প্রাকাশ করিয়াছেন। এবং এখানেও কাল্যবন এবং জরাসজের সহিত বৃদ্ধ ধর্ম্য বৃদ্ধ। আত্মরকার্থ এবং অজনরকার্থ প্রজাগণের রকার্থ যুদ্ধ না করা ঘোরতর অধর্ম। কিন্তু যদি যুদ্ধ করিতেই হইল, ভবে যত অল্ল মহুল্লের প্রাণ হানি করিয়া কার্য্য সম্পন্ন করা যায়, ধার্মিকের তাহাই কর্তব্য। আমরা মহাভারতের সভাপর্কে জ্বরাসদ্ধবধ-পর্কাধ্যায়ে দেখিব যে, যাহাতে অক্স কোন মন্থয়ের জীবন হানি না হইয়া জরাসত্কবধ সম্পন্ন হয়, কৃষ্ণ তাহার সত্পায় উদ্ভূত করিয়াছিলেন। কাল্যবনের যুদ্ধেও তাহাই করিলেন। তিনি সসৈত্তে কাল্যবনের সম্মুখীন না হইয়া কাল্যবনের বধার্থ কৌশল অবলম্বন করিলেন। একাকী কাল্যবনের শিবিরে গিয়া উপস্থিত হইলেন। কাল্যবন ভাঁহাকে চিনিভে পারিল। কৃষ্ণকে ধরিধার জন্ম হাত বাড়াইল, কৃষ্ণ ধরা না দিয়া পলায়ন করিলেন। কাল্যবম ভাঁহার পশ্চান্ধাবিত হইল। কৃষ্ণ যেমন বেদে বা যুদ্ধবিভায় স্পণ্ডিত, শারীরিক ব্যায়ামেও তক্রপ স্থারগ। আদর্শ মছ্ছের এইরপ হওয়া উচিত, আমি "ধর্মডন্তে" দেখাইয়াছি। অতএৰ কালয়বন কৃষ্ণকে ধরিতে পারিলেন না। কৃষ্ণ কাল্যবন কর্তৃক অমুস্ত হইরা এক গিরিশুহার মধ্যে প্রবেশ করিলেন। কথিত भारक, त्रिवारन पूर्कुम्म नारम अक सबि निक्षिण क्रिलन। कानयवन श्रवासंकातमस्य 33

ক্ষাকে দেখিছে না পাইয়া, সেই শ্বিকেই কৃষ্ণজনে পদাঘাত করিল। পদাঘাতে উদ্লিজ হইয়া শ্বি কাল্যবনের প্রতি দৃষ্টিপাত করিবামাত্র কাল্যবন ভশ্মীভূত হইয়া গেল।

এই অভিপ্রকৃত ব্যাপারটাকে আমরা বিশাস করিতে প্রস্তুত নহি। সুল কথা এই বৃথি যে, কৃষ্ণ কৌশলাবলম্বনপূর্বক কাল্যবনকে তাহার সৈত্য হইতে দুরে লইয়া গিয়া, গোপন স্থানে তাহার সলে দ্বৈর্থা যুদ্ধ করিয়া তাহাকে নিহত করিয়াছিলেন। কাল্যবন নিহত হইলে, তাহার সৈত্য সকল ভঙ্গ দিয়া মথুরা পরিত্যাগ করিয়া গেল। তাহার পর স্বাসদ্ধের অষ্টাদশ আক্রমণ,—সে বারও জরাসদ্ধ বিমুধ হইল।

উপরে যেরূপ বিবরণ লিখিত হইল, তাহা হরিবংশে ও বিষ্ণাদিপুরাণে আছে।
মহাভারতে জরাসদ্ধের ধেরূপ পরিচয় কৃষ্ণ অয়ং বৃথিচিরের কাছে দিয়াছেন, তাহাতে এই
অষ্টাদশ বার বৃদ্ধের কোন কথাই নাই। জরাসদ্ধের সঙ্গে যে যাদবদিগের যুদ্ধ হইয়াছিল,
এমন কথাও স্পষ্টতঃ নাই। যাহা আছে, তাহাতে কেবল এইটুকু বৃঝা যায় যে, জরাসদ্ধ
মথুরা একবার আক্রমণ করিতে আসিয়াছিলেন, কিন্ত হংস নামক তাঁহার অছগত কোন
বীর বলদের কর্ত্তক নিহত হওয়ায় জরাসদ্ধ ছংখিত মনে সন্থানে প্রস্থান করিয়াছিলেন।
সেই স্থান স্থাময়া উদ্ধৃত করিতেছি:—

কৈ মুক্ত করে আছিল। এ ত্রাত্মা সীয় বাছবলে আতিবর্গকে পরাজ্য করত সর্বাণেকা প্রধান হইয়া উঠিল। ভোজবংশীর বৃদ্ধ করিয়াছিল। এ ত্রাত্মা সীয় বাছবলে আতিবর্গকে পরাজয় করত সর্বাণেকা প্রধান হইয়া উঠিল। ভোজবংশীর বৃদ্ধ করিবর্গণ মূচমতি কংসের দৌরাত্ম্যে সাভিশয় বাধিত ইইয়া আতিবর্গকে পরিত্যাপ করিবার নিমিন্ত আমাকে অন্তরোধ করিলেন। আমি তংকালে অকুরকে আহককলা প্রদান করিয়া আতিবর্গের হিতসাধনার্থ বলভক্ত সমভিব্যাহারে কংস ও স্থনামাকে সংহার করিলাম। তাহাতে কংসন্তর নিবাহিত ইইল বটে, কিন্তু কিছুদিন পরেই জরাসন্ধ প্রবল পরাক্রান্ত ইইয়া উঠিল। তথন আমরা আতি বন্ধুগণের সহিত একত্র ইইয়া পরামর্শ করিলাম যে যদি আমরা শক্রনাশক মহাত্মহারা তিন শত বংসর অবিপ্রায়ে জরাসন্ধের সৈল্প বধ করি, তথাপি নিংশেষিত করিতে পারিব না। দেবতুল্য তেজন্মী মহাবলপরাক্রান্ত হংস ও ভিন্নক নামক তুই বীর তাহার অন্তর্গত আছে; উহারা অন্ত্রানাতে কদাচ নিহত ইইবে না। আনার নিশ্চয় বোধ ইইতেছে, ঐ তুই বীর এবং জরাসন্ধ এই তিন জন একত্র ইইলে ত্রিভ্রন বিজয় করিছে পারে। হে ধর্শ্মরাজ। এই পরামর্শ কেবল আমাদিগের অভিমত ইইল এমত নহে, জন্তাল্য ভূপতিগণও উহাতে অন্তর্মান্ত করিবেন।

ছংস নামে স্বিধ্যাত এক নরপতি ছিলেন। বলদেব তাঁহাকে সংগ্রামে সংহার করেন। ভিত্তক লোকমুখে হংস মরিয়াছে, এই কথা ধ্রবণ করিয়া নামসাদৃভ প্রযুক্ত ভাষার সহচর হংস নিধন প্রাপ্ত হইয়াছে বলিয়া ছিবু করিল। প্রে হংস বিনা আমার জীবন ধারণে প্রয়োজন নাই, এই বিবেচনা করতঃ যুমুনায় নিময় হইছা প্রাণত্যাগ কবিল। এ কিলে তৎ-সহচৰ হংসত প্রম প্রণয়ান্দা ভিষককে খাপন মিখ্যা দুজ্যুল সংবাধ প্রবেশ প্রাণত্যাগ করিছে প্রবেশ করিয়া বংশবোলান্তি ছংখিত হইরা মনুনাজনে আজ্বসমর্পণ করিল। জনাসভ এই তুই বীর পুরুবের নিধনবার্তা প্রবেশ বংশবোলান্তি ছংখিত ও শৃক্তমনা হইয়া খনগবে প্রখান করিলেন। জনাসভ বিমনা হইয়া খপুরে গমন করিলে পর খামরা প্রমাহলাদে মধুবার বাস করিছে লাগিলাম।

কিয়দিনান্তর পতিবিয়োগ-তু:খিনী জ্বাস্ক্রন্দ্রিনী খীয় পিতার স্মীণে আগমন পূর্বক 'আয়ায় পতিহন্তাকে সংহার কর' বলিয়া বারংবার তাঁহাকে অন্নরোধ করিতে লাগিলেন। আমরা পুর্কেই জ্বাসজ্জের বলবিক্রমের বিষয় স্থির করিয়াছিলাম, একণে তাহা শ্বরণ করতঃ সাতিশয় উৎকটিত হইলাম। তথন আমরা আমাদের বিপুল ধনসম্পত্তি বিভাগ করত সকলে কিছু কিছু লইয়া প্রস্থান করিব এই স্থির করিয়া স্বস্থান পরিত্যাগ পূর্ব্বক পশ্চিমদিকে পলায়ন করিলাম। ঐ পশ্চিম দেশে রৈরতোপশোভিত পরম রমণীয় কুশস্থলীনামী পুরীতে বাস করিতেছি—তথায় এক্ষপ তুর্গসংস্কার করিয়াছি যে, সেধানে থাকিয়া বৃষ্ণিবংশীর মহারথদিগের কথা দূরে থাকুক, স্ত্রীলোকেরাও অনায়াদে যুদ্ধ করিতে পারে। হে রাজন্! একণে আমরা चकुरलाख्दा के नगरीमत्ता वान कतिरलि । माधवनन नमल मगरतमवानी त्नहे नुस्तत्वहे देवरलक नर्सल দেখিয়া পরম আহলানিত হইলেন। হে কুকুকুলপ্রানীপ। আমরা সামর্থায়ক হইয়াও জনাসভের উপত্রধ-ভয়ে পর্বত আত্রা করিয়াছি। এ পর্বত দৈর্ঘো তিন বোজন, প্রান্থ এক বোজনের অধিক এবং একবিংশতি পুলযুক্ত। উহাতে এক এক বোজনের পর শত শত বার এবং অত্যুৎক্রষ্ট উন্নত তোরণ সকল আছে। যুদ্ধপুৰ্ণন মহাবলপরাক্রান্ত ক্তিয়গণ উহাতে সর্বাদা বাস করিতেছেন। হে রাজন্। আমাদের कृतन भहीतन महस्य लाखा चारह। बाहरकद धकनल भूत, छाहादा मकरनहें चमद्रजुना। हार्करांक छ তাঁহার প্রাতা, চক্রবেব, সাত্যকি, আমি, বলভন্ত, যুদ্ধবিশারদ শাখ-আমরা এই সাত জন রথী ; ক্লভকর্মা, অনাধৃষ্টি, সমীক, সমিডিঞ্জা, কক্ষ, শকু ও কুম্ভি এই সাত অন মহারথ, এবং অন্ধকডোজের চুই বুদ্ধ পুত্র ও वाका और महावनभवाकास मृत् करनवत मणकन महावीत.—हेहांवा मकरनहे खवामसाधिक्छ मधाम सम् पावन করিয়া যতুবংশীয়দিগের সহিত মিলিত হইয়াছেন।"

এই জরাসদ্ধবধ-পর্বাধ্যায় প্রধানতঃ মৌলিক মহাভারতের অংশ বলিয়া আমার বিশাস। ত্একটা কথা প্রক্রিপ্ত থাকিতে পারে, কিন্তু অধিকাংশই মৌলিক। যদি তাহা সত্য হয়, তাহা হইলে, কৃষ্ণের সহিত জরাসদ্ধের বিরোধ-বিষয়ে উপরি উক্ত বৃদ্ধান্তই প্রামাণিক বলিয়া আমাদিগকে গ্রহণ করিতে হইবে। কেন না, পূর্বের বৃশাইয়াছি যে, হরিবংশ এবং পুরাণ সকলের অপেক্ষা মহাভারতের মৌলিকাংশ অনেক প্রাচীন। যদি এ কথা যথার্থ হয়, তবে জরাসদ্ধকৃত অষ্টাদশ বার মথুরা আক্রমণ এবং অষ্টাদশ বার তাহায় পরাভব, এ সমস্তই মিধ্যা গয়। প্রকৃত বৃদ্ধান্ত এই হইতে পারে যে, একবারমাত্র সমপুরা আক্রমণে আসিয়াছিল এবং নিম্বল হইয়া প্রত্যাবর্ত্তন করিয়াছিল। দ্বিতীয়বার

1

আক্রমানের নাজানন ক্রি, ক্রিছ ক্রম ক্রেনের বে, চত্তিকে সমতল ত্রির সবস্থা নির্মানিক নাম করিব। করা করাজার বিষ্ণানিক করা করাজার বিষ্ণানিক করা করাজার বিষ্ণানিক করা করাজার বিষ্ণানিক করা করিব। করাজার বিষ্ণানিক করিব। করাজার করিব। করিব

# চতুর্থ পরিচ্ছেদ

### কুফের বিবাহ

কৃষ্ণের প্রথমা ভার্যা ক্লিনী। ইনি বিদর্ভরাজ্যের অধিপতি ভীম্মকের কন্সা। তিনি অভিশয় রূপবতী এবং গুণবতী শুনিয়া কৃষ্ণ ভীম্মকের নিকট ক্লিনীকে বিবাহার্থ প্রার্থনা করিয়াছিলেন। কল্লিনীও কৃষ্ণের অন্তর্বকা হইয়াছিলেন। কিন্তু ভীম্মক কৃষ্ণশক্র জ্বাসম্ভের পরামর্শে কল্লিনীকে কৃষ্ণে সমর্পণ করিতে অসমত হইলেন। তিনি কৃষ্ণেদেবক শিশুপালের সঙ্গে ক্লিনীর বিবাহ ছির করিয়া দিনাবধারণপূর্বক সমন্ত রাজগণকে নিমন্ত্রণ করিলেন। যাদবগণের নিমন্ত্রণ হইজ না। কৃষ্ণ ছির করিলেন, যাদবদিগকে সঙ্গে ভীম্মকের রাজধানীতে যাইবেন এবং ক্লিনীকে ভাহার বন্ধুবর্গের অসম্বভিতেও প্রহণ করিয়া বিবাহ করিবেন।

কৃষ্ণ ভাহাই করিলেন। বিবাহের দিনে করিলী দেবারাধনা করিয়া দেবমন্দির হইতে বাহির হইলে পর, কৃষ্ণ ভাঁহাকে লইয়া রথে ভুলিলেন। ভাঁমক ও তাঁহার পুত্রগণ এবং জরাসদ্ধ প্রভৃতি ভাঁমকের মিত্ররাজ্বগণ কৃষ্ণের আগমনসংবাদ শুনিরাই এইরূপ একটা কাণ্ড উপন্থিত হইবে বুঝিয়াছিলেন। অতএব তাঁহারা প্রস্তুত ছিলেন। সৈন্ত লইয়া সকলে কৃষ্ণের পশ্চাৎ ধাবিত হইজেন। কিন্তু কেহই কৃষ্ণকে ও যাদবগণকে পরাকৃত ক্রিতে পারিলেন না। কৃষ্ণ ক্রিলিটাকে ছারকার লইয়া গিয়া বধাশাল্ল বিবাহ করিলেন।

ইছাকে 'হরণ' বলে। হরণ অর্থে কন্সার প্রতি কোনরূপ অত্যাচার ব্ঝায় না। কন্সার যদি পাত্র অভিয়ত হয়, এবং সে বিবাহে দে: সম্মত থাকে, ভবে তাহার প্রতি কি লভাচার । কৰিবীয়ন্ত্ৰত লৈ কোন কটে নাই, বেন না কৰিবী ক্লাক বস্তুনতা, এবং বাহে বেথাইন বে, কুলাইন্ত্ৰেন্দ্ৰিক সাৰ্ক্ষণত কুলাইন্ত্ৰেন্দ্ৰ কে নোৰ বন্ধি নাইক ভবে এবংগ কক্ষাহর্ত্বে কোন কৰিব কোন কাৰ্য্য কৰিব। আমরা সে বিচার স্বভুৱাহ্রণের সময় করিব। কেন না, কুক নিজেই বে বিচার সেই সময় করিয়াছেন। অভএব একণে সে বিষয়ে কোন কথা বলিব না।

ভবে ইহার ভিতর আর একটা কথা আছে। সে কালে ক্তিয়রালগণের বিবাহেক ছুইটি পদ্ধি প্রাণ্ড হিল ;—এক ব্যাংবর বিবাহ, আর এক হরণ। কখনও কখনও এক বিবাহে ছুই রকম ঘটিয়া যাইত, যথা—কাশিরালকন্তা অস্বিকাদির বিবাহে। ঐ বিবাহে ব্যাংবর হয়। কিন্তু আদর্শ ক্তিয়ে দেবত্রত ভীমা, ব্যাংবর না মানিয়া, তিনটি কন্তাই কাড়িয়া লইয়া গোলেন। আর কন্তার ব্যাংবরই হউক, আর হরণই হউক, কন্তা এক জন লাভ ক্রিলে, উদ্ধৃতভাব রণপ্রিয় ক্তিয়েগণ একটা যুদ্ধবিগ্রহ উপস্থিত করিতেন। ইতিহাসে জৌপদীব্যাংবরে এবং কাব্যে ইন্দুমতীব্যাংবরে দেখিতে পাই যে, কন্তা হুতা হয় নাই, তথাপি বৃদ্ধ উপস্থিত। মহাভারতের মৌলিক অংশে ক্ষিণী যে হুতা হইয়াছিলেন, এমন কথাটা পাওয়া যায় না। শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায়ে ক্ষা বলিতেছেন:—

ক্রিণ্যামশু মৃত্তু প্রার্থনাদীরুম্ধত:।
ন চ তাং প্রাপ্তবান্ মৃত: শৃক্তো বেদশুতীমিব।
শিশুপালবধপর্কাধ্যায়ে, ৪৫ অধ্যায়ে, ১৫ শ্লোক:।

শিশুপাল উত্তর করিলেন:--

মংপূর্বনাং কৃষ্ণিণীং কৃষ্ণ সংসংস্থ পরিকীর্ত্তন্ন। বিশেষতঃ পাধিবেব্ ব্রীড়াং ন কৃক্ষে কথম ॥ মন্তমানো হি কঃ সংস্থ পুক্ষাং পরিকীর্ত্তন্তেং। অক্তপূর্বনাং দ্বিয়ং কাতু স্বদক্ষো মধুস্বন ॥

निक्तभागवश्यवाशास्त्र, ८६ व्यथास्त्र, ১৮-১२ स्नाकः।

ইহাতে এমন কিছুই নাই যে, তাহা হইতে বুঝিতে পারিব যে, ফক্সিণী হাতা হইয়াছিলেন, বা ভজ্জভ কোন যুদ্ধ হইয়াছিল। তার পদ উভোগপর্কে আর এক স্থানে আছে,—

বো ক্লিনীয়েকরথেন ভোজান্ উৎসান্ত রাজ্ঞ: সমরে প্রসন্থ। উবাহ ভার্যাং মণ্যা অনন্ধীং বস্তাং জজে রৌদ্ধিশেয়ে মহাত্মা।

क्षित्रक मृद्धत केला काहर, किन्न वर्तानत कथा आहे । कर् ন্ত্ৰ আৰু এক স্থানে কৰিবীহনগড়ভাত আছে। উভোগপৰে সৈভনিব্যাণ কৰ্ময়ে কৰিবীৰ জাতা ক্ষমী পাধ্যদিনের শিবিরে আসিয়া উপছিত ছইলেন। তর্গলকে বিতি PROPERTY CONTROL OF THE PROPERTY OF THE PROPER

শ্বতিষ্ণগৰিত ক্লী পূৰ্বে ধীমান বাত্দেবের কলিনীছনণ সৰু করিতে না পারিয়া, আমি কৃষ্টে বিনষ্ট না কবিয়া কলাচ প্রতিনিহন্ত হটব না,' এইরূপ প্রতিজ্ঞাপুর্বক প্রহৃত ভাপীরথীর স্থায় বেগবডী বিচিত্র আৰুগ্ৰাবিণী চতুবৰিণী সেনা সমভিব্যাহাবে ভাঁহাৰ প্ৰতি ধাৰ্মান হইবাছিলেন। পৰে ভাঁহাৰ সমিহিত হইরামার পরাজিত ও লজিত হইয়া প্রতিগমন করিলেন। কিছ যে ছানে বাজ্বেদকর্ত্ব পরাজিত হইয়াছিলেন, তথায় ভোজকট নামক প্রভৃত সৈত ও গজবাজিসপার অবিধ্যাত এক নগর সংস্থাপন করিরাছিলেন। একণে সেই নগর হইতে ভোজরাজ করী এক অকোহিণী সেনা সমভিব্যাহারে সন্তরে পাগুৰগণের নিকট আগমন করিলেন এবং পাগুৰগণের অজ্ঞাতসারে ক্লফের প্রিয়াস্চান করিবার নিমিত্ত क्रक, श्रम, छमवात, श्रफा ७ मतामन शांत्रण कतिहा चामिलामद्याम स्वत्वत महिल পाखवरेमसम्बद्धनी मरशा व्यविष्ठे इहेरमन ।"

**क्रे कथा উ**ष्णां भर्त्व ১৫१म जशास्त्र जाए । के जशास्त्रत नाम क्रिन्नि श्रामान। মহাভারতের যে পর্বসংগ্রহাধ্যায়ের কথা পুর্বে বলিয়াছি, তাহাতে লিখিত আছে যে উদ্ভোগপর্বে ১৮৬ অধ্যায়, এবং ৬৬৯৮ শ্লোক আছে।

"উত্যোগপর্কনির্দিষ্টং সন্ধিবিগ্রহমিঞ্জিতম। व्यथाश्वानाः नंजः त्याकः वज्नी विर्मर्शिंग । শ্লোকানাং ষ্টস্হস্রাণি তাবস্থোব শতানি চ। শ্লোকান্চ নবভি: প্রোক্তান্তথৈবাটো মহাত্মনা ।" মহাভারতম, আদিপর্ব।

একণে মহাভারতে ১৯৭ অধ্যায় পাওয়া যায়। অতএব ১১ অধ্যায় পর্বসংগ্রহাধ্যায় সঙ্কলিত হওয়ার পরে প্রক্ষিপ্ত হইয়াছে। এক্ষণে উত্যাগপর্বে ৭৬৫৭ শ্লোক পাওয়া যায়। অতএব প্রায় এক হাজার শ্লোক প্রক্ষিপ্ত হইয়াছে। প্রক্ষিপ্ত এই একাদশ অধ্যায় ও সহস্র শ্লোক কোন্গুলি ? প্রথমেই দেখিতে হয় যে, উভোগপর্বান্তর্গত কোন্ বৃত্তান্তগুলি পর্ব-সংগ্রহাধ্যায়ে ধৃত হয় নাই। এই কক্সিমাগম বা কক্সিপ্রত্যাধ্যান পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে ধৃত হয় নাই। অতএব ঐ ১৫৭ অধ্যায় প্রক্ষিপ্ত একাদশ অধ্যায়ের মধ্যে একটি, ইহা বিচার-সঙ্গত। এই ক্লিপ্রভ্যাখ্যান-পর্কাধ্যায়ের সঙ্গে মহাভারতের কোন সম্বন্ধ নাই। ক্লী সলৈত্তে আসিলেন এবং অর্জুন কর্তৃক পরিত্যক্ত হইজেন, পশ্চাৎ ছর্য্যোধন কর্তৃকও পরিত্যক্ত ক্ষাৰ্থনি, প্ৰান্ধ ৰাজ্যৰ জনিয়া ক্ষেত্ৰক ইয়া বিচাৰ কৰিয়া দেখিকে, অবজ বৃথিতে ইইনে বে, প্ৰশ্ন নাইণ এই ছুইটি লালা একজিত কৰিয়া বিচাৰ কৰিয়া দেখিকে, অবজ বৃথিতে ইইনে বে, প্ৰশ্ন লালায় কালিয়া, কালেই কৰিয়াকৈ বৃথাত মহাভাৱতে প্ৰদিশ্ধ। ইহাৰ অভজন প্ৰাণ এই বে, বিশ্বপৃহালে আছে বে, নহাভাৱতের কৃত্তের পূৰ্বেই লগী বলৱান কর্তৃক অক্ষান্তি। জনিত বিবাদে নিহজ ইইয়াছিলেন। ক্ষান্তিনিক নিজপাল কাননা কৰিয়াছিলেন, ইহা সভ্য এবং জিনি ক্ষান্তিনে বিবাহ কৰিছে পান নাই—কৃষ্ণ ভাষাকে বিবাহ কৰিয়াছিলেন, ইহাও নাজ। বিবাহের পার একটা মৃত্ব হইয়াছিল। কিন্ত 'হরণ' কথাটা মৌলিক মহাভারতে কোপাও নাই। হরিবংশে ও পৃশ্বাণে আছে।

শিশুপাল ভীমকে তিরস্কারের সময় কাশিরান্ধের কন্তাহরণ ক্ষপ্ত তাঁহাকে গালি
দিয়াছিলেন। কিন্তু কৃষ্ণকে তিরস্কারের সময় ক্ষমিণীহরণের কোন কথাও ভূলেন নাই।
অত এব বোধ হয় না যে ক্ষমিণী ছতা হইয়াছিলেন। পূর্ব্বোদ্ধ্ ত কথোপকথনে ইহাই সভ্য বোধ হয় যে, শিশুপাল ক্ষমিণীকে প্রার্থনা করিয়াছিলেন, কিন্তু ভীমক ক্ষমিণীকে কৃষ্ণকেই সম্প্রাদান করিয়াছিলেন। তার পর তাঁহার পুত্র ক্রমী শিশুপালের পক্ষ ইইয়া বিবাদ উপস্থিত করিয়াছিলেন। ক্রমী অতিশয় কলহপ্রিয় ছিলেন। অনিক্রন্ধের বিবাহকালে
দ্যুতোপলক্ষে বলরামের সঙ্গে কলহ উপস্থিত করিয়া নিম্নেই নিহত হইয়াছিলেন।

## পঞ্ম পরিচ্ছেদ

### নরক্বধাদি

কথিত হইয়াছে, নরকাম্বর নামে পৃথিবীর এক পুত্র ছিল। প্রাগ্রেষ্টাতিষে তাহার রাজধানী। সে অত্যন্ত হুর্কিনীত ছিল। ইন্দ্র স্বয়ং ছারকায় আসিয়া তাহার নামে কৃষ্ণের নিকট নালিশ করিলেন। অফ্রাস্ত হৃদ্ধের মধ্যে নরক ইন্দ্র বিষ্ণু প্রভৃতি আদিত্যদিগের মাতা দিতির কৃণ্ডল চুরি করিয়া লইয়া গিয়াছিল। কৃষ্ণ ইন্দ্রের নিকট নরকবধে প্রতিশ্রুত হইয়া প্রাগ্রেছাতিষপুরে গিয়া নরককে বধ করিলেন। নরকের যোল হাজার কন্তা ছিল, তাহাদিগের সকলকে লইয়া আসিয়া বিবাহ করিলেন। নরকমাতা পৃথিবী নরকাপজ্বত দিতিকৃণ্ডল লইয়া আসিয়া কৃষ্ণকে উপহার দিলেন; এবং বলিয়া গেলেন যে, কৃষ্ণ বধন

বনাত স্থানজায় হইয়াহিলেব, তখন সুখিবীর উদ্বাহনত বহাতের যে স্পর্ন স্থোনি সুখিবী বর্তনতী হইয়া নরককে প্রান্ধ করিয়াছিলেন।

ক্ষান্তই ক্ষতিপ্রকৃত এবং সমস্তই অতি মিখা। বিষ্ণু বরাহরপ ধারণ করেন নাই, থালাশক্তি পৃথিবীর উভারের ক্ষত বরাহরপ ধারণ করিয়াছিলেন, ইহাই বেদে আছে। ক্ষেত্র সমরে, নরক প্রাণ্ড্যোভিবের রাজা ছিলেন না—ভগদন্ত প্রাণ্ড্যোভিবের রাজা ছিলেন না—ভগদন্ত প্রাণ্ড্যোভিবের রাজা ছিলেন। তিনি কুলক্ষেত্রের মুদ্ধে অর্জ্নহন্তে নিহত হন। কলতঃ ইল্ডের ধারকা গমন, পৃথিবীর মর্ভাধান এবং এক জনের বোড়শ সহস্র কন্তা ইত্যাদি সকলই অভিপ্রকৃত উপস্থাদ মাত্র। কৃষ্ণের বোড়শ সহস্র মহিবী থাকাও এই উপস্থানের অংশমাত্র এবং মিখ্যা গয়, ইহা পাঠককে আর বলিতে হইবে না।

এই নরকাস্থরবধ হইতে বিষ্ণুপুরাণের মতে পারিজাত হরণের প্রপাত। কৃষ্ণ দিতির কৃষ্ণল সইয়া দিতিকে দিবার জন্ত সভ্যতামা সমভিব্যাহারে ইস্রালয়ে গমন করিলেন। সেখানে সভ্যতামা পারিজাত কামনা করার পারিজাত বৃক্ষ লইয়া ইস্রের সঙ্গে কৃষ্ণের যুদ্ধ বাধিল। ইস্রে পরান্ত হইলেন। হরিবংলে ইহা ভিন্নপ্রকারে লিখিত আছে। কিন্তু ব্যান আমরা বিষ্ণুপুরাণকে হরিবংলের পূর্বগামী গ্রন্থ বিবেচনা করি, তখন এখানে বিষ্ণুপুরাণেরই অন্থবর্তী হইলাম। উভয় গ্রন্থকথিত বৃদ্ধান্তই অভ্যন্ত ও অভিপ্রকৃত। যখন আমরা ইস্রে, ইস্রালয় এবং পারিজাতের অন্তিছ সম্বন্ধেই অবিশাসী, তখন এই সমস্ত পারিজাতহরণবৃত্তান্তই আমাদের পরিহার্য্য।

ইহার পর বাণাস্থরবধর্তান্ত। তাহাও এরপ অতিপ্রকৃত অভূতব্যাপারপরিপূর্ণ, এক্ষন্ত তাহাও আমরা পরিত্যাগ করিতে বাধ্য। তাহার পর পৌশু বাস্থদেববধ এবং বারাণসীদাহ। ইহার কতকটা ঐতিহাসিকতা আছে বোধ হয়। 'পৌশু দিগের রাজ্য' ঐতিহাসিক, এবং পৌশু জাতির কথা ঐতিহাসিক এবং অনৈতিহাসিক সময়েও বিবিধ দেশী বিদেশী গ্রন্থে পাওয়া বার। রামায়ণে তাহাদিগকে দাক্ষিণাত্যে দেখা যায়, কিন্তু মহাজারতের সময়ে তাহারা আধুনিক বাঙ্গালার পশ্চিমভাগবাসী। কুরুক্ষেত্রের যুদ্দে পৌশুরা উপস্থিত ছিল, মহাভারতে তাহারা অনার্য্য জাতির মধ্যে গণিত হইয়ছে। কৃষ্কুমারচরিতেও তাহাদিগের কথা আছে এবং এক জন চৈনিক পরিবাজক তাহাদিগকে বাঙ্গালা দেশে স্থাপিত দেখিয়া গিয়াছেন। তিনি তাহাদিগের রাজধানী পৌশুবর্দ্ধনেও গিয়াছিলেন, কুক্ষের সময়ে যিনি পৌশু দিগের রাজা ছিলেন, তাহারও নাম বাসুদেব। বাস্থদেব শক্ষের অনেক অর্থ হয়। যিনি বসুদেবের পুরু, তিনি বাসুদেব। এবং যিনি

সক্ষানিবাদ অর্থাৎ সর্বাস্থ্যতের বাসস্থান, ভিনিও বাস্থানের।
ভিনিই প্রকৃত বাস্থানের বামের অধিকারী। এই পৌতুক বাস্থানের প্রচার করিলেন যে, আরকানিবাসী বাস্থানের, জাল বাস্থানের; তিনি নিজেই প্রকৃত বাস্থানের—ঈশ্বরাবভার। তিনি কৃষ্ণকে বলিয়া পাঠাইলেন যে, তৃমি আমার নিকটে আলিয়া, শঙ্ম-চক্র-গদা-পদ্মাদি যে সকল চিক্তে আমারই প্রকৃত অধিকার, ভাষা আমাকেই দিবে। কৃষ্ণ 'তথান্ত' বলিয়া পৌতুরাজ্যে গমন করিলেন এবং চক্রাদি অন্ত পৌতুকের প্রতি ক্ষিপ্ত করিয়া ভাষাকে নিহত করিলেন। বারাণসীর অধিপতিগণ পৌতুকের পক্ষ হইয়াছিল, এবং পৌতুকের মৃত্যুর পরেও কৃষ্ণের সক্ষে শক্রতা করিয়া, যুদ্ধ করিভেছিল। এজস্য তিনি বারাণসী আক্রমণ করিয়া শক্রগণকে নিহত করিলেন এবং বারাণসী দগ্ধ করিলেন।

এ স্থলে শক্রকে নিহত করা অধর্ম নহে, কিন্তু নগরদাহ ধর্মামুমোদিত নহে। পরম ধর্মান্ত্রা কৃষ্ণের নারা এরপ কার্য্য কেন হইরাছিল, তাহার বিশ্বাসযোগ্য বিবরণ কিছু পাওয়া যার না। বিষ্ণুপুরাণে লেখা আছে যে, কাশিরাজ কৃষ্ণহস্তে নিহত হইলে, তাঁহার পুত্র মহাদেবের তপস্তা করিয়া কৃষ্ণের বধের নিমিত্ত "কৃত্যা উৎপন্ন হউক," এই বর প্রার্থনা করিলেন। কৃত্যা অভিচারকে বলে। অর্থাৎ যক্ত হইতে শরীরবিশিষ্টা অমোঘ কোন শক্তি উৎপন্ন হইরা শক্রর বধসাধন করে। মহাদেব প্রার্থিত বর দিলেন। কৃত্যা উৎপন্ন হইয়া ভীষণ মূর্ত্তিধারণপূর্বক কৃষ্ণের বধার্থ ধাবমান হইল। কৃষ্ণ স্থাদর্শন চক্রকে আজ্ঞা করিলেন যে, তুমি এই কৃত্যাকে সংহার কর। বৈষ্ণবচক্রের প্রভাবে মাহেশ্বরী কৃত্যা বিধ্বস্তপ্রভাবা হইয়া পলায়ন করিল। চক্রও পশ্চাদ্ধাবিত হইল। কৃত্যা বারাণসী নগর মধ্যে প্রবেশ করিল। চক্রানলে সমস্ত পুরী দগ্ধ হইয়া গেল। ইহা অতিশ্য় অনৈসর্গিক ও অবিশ্বাসযোগ্য ব্যাপার। হরিবংশে পৌত্রক্রধের কথা আছে, কিন্তু বারাণসীদাহের কথা নাই। কিন্তু ইহার কিঞ্চিৎ প্রসঙ্গ মহাভারতে আছে। অভএব বারাণসীদাহ অনৈতিহাসিক বলিয়া পরিত্যাণ করিতে পারিলাম না। তবে কি জন্ম বারাণসীদাহ করিতে কৃষ্ণ বাধ্য হইয়াছিলেন, তাহার বিশ্বাসযোগ্য কারণ কিছু জানা যায় না।

যে সকল যুদ্ধের কথা বলা গেল, তস্তির উভোগপর্বে ৪৭ অধ্যায়ে অর্জ্জুনবাক্যে কৃষ্ণকৃত গান্ধারজয়, পাণ্ডাজয়, কলিঙ্গজয়, শান্তজয় এবং একলব্যের সংহারের প্রসঙ্গ আছে। ইহার মধ্যে শাবজয়বৃত্তান্ত মহাভারতের বনপর্বে আছে। ইহা ভিন্ন আর কয়টির কোন

 <sup>&</sup>quot;বহুঃ সর্ক্রিবাদক বিবানি যক্ত লোমহা।
 স চাদেবঃ পরং ব্রহ্ম বাহুদেব ইতি স্বতঃ।"

বিভারিত বিষয়ণ আমি কোন এছে পাইলাম না। বোধ হয়, হরিবংশ ও পুরাণ করুল সংগ্রেছের পূর্বে এই সকল যুক্ত-বিষয়ক কিছদন্তী বিলুপ্ত হইয়াছিল। হরিবংশে ও ভাগৰতে স্মানেক মুচন কথা আছে, কিন্তু মহাভারতে বা বিফুপুরাণে ভাহার কোন প্রসদ্ধ নাই বলিয়া আমি সে সকল পরিত্যাগ করিলাম।

## ষষ্ঠ পরিচ্ছেদ

### ঘারকাবাস-স্থেমস্ক

चांद्रकांग्र कृष्क दांका ছिल्लन ना। यक नृत तृबिएक भारा यांग्र, जाशास्त्र राध रग्न य, इंडेरतां नीय देखिहारन याहारक Oligarchy वरल, यानरवता चातकाय छाहाहे हिल्लन। অর্থাৎ তাঁহারা সমাজের অধিনায়ক ছিলেন, কিন্তু তাঁহারা পরস্পর সকলে সমানস্পর্দ্ধী। वाराष्ट्रां के वार्यमानितात मार्या व्यथान विरवहना कतिराजन, त्मरे क्रम उद्यास्तर ताका নাম। কিন্তু এরপ প্রধান ব্যক্তির কার্য্যতঃ বড় কর্তৃত্ব থাকিত না। যে বৃদ্ধিবিক্রমে প্রধান, নেতৃত্ব তাহারই ঘটিত। কৃষ্ণ যাদবদিগের মধ্যে বলবীয়্য বৃদ্ধিবিক্রমে সর্প্রপ্রেষ্ঠ, এই জম্মই তিনি যাদবদিগের নেতৃষরূপ ছিলেন। তাঁহার অগ্রজ বলরাম এবং কৃতবর্মা প্রভৃতি অস্থাম্ম বয়োজ্যেষ্ঠ যাদবগণও তাঁহার বশীভূত ছিলেন। কৃষ্ণও সর্ববদা তাঁহাদিগের মঙ্গল-কামনা করিতেন। কৃষ্ণ হইতেই তাঁহাদিগের রক্ষা সাধিত হইত এবং কৃষ্ণ বছরাজাবিকেত। হইয়াও জ্ঞাতিবর্গকে না দিয়া আপনি কোন ঐশ্ব্যাভোগ করিতেন না। তিনি সকলের প্রতি তুল্যপ্রীতিসম্পন্ন ছিলেন। সকলেরই হিতসাধন করিতেন। জ্ঞাতিদিগের প্রতি আদর্শ মহুয়ের যেরূপ ব্যবহার কর্ত্তব্য, তাহা তিনি করিতেন। কিঁস্ত জ্ঞাতিভাব চিরকালই সমান। তাঁহার বলবিক্রমের ভয়ে জ্ঞাতিরা তাঁহার বশীভূত ছিল বটে, কিন্তু তাঁহার প্রতি ছেষশৃষ্য ছিল না। এ বিষয়ে কৃষ্ণ স্বয়ং যাহা নারদের কাছে বলিয়াছিলেন, ভাষা তাহা নারদের মুখে শুনিয়া যুধিষ্ঠিরকে বলিয়াছিলেন। কথাগুলি সত্য হউক, মিথা হউক, লোকশিক্ষার্থে আমরা তাহা মহাভারতের শান্তিপর্ব্ব হইতে উদ্ধৃত করিতেছি,—

"জ্ঞাতিদিগকে ঐশ্বর্ধ্যের অর্জাংশ প্রদান ও তাহাদিগের কটুবাক্য প্রবণ করিয়া তাহাদিগের দাসের জ্ঞায় অবস্থান করিতেছি। বহিলাভাথী ব্যক্তি বেমন অর্ণি কাঠকে মথিত করিয়া থাকে, ডক্রপ জ্ঞাতিবর্গের তুর্কাক্য নিরন্তর আমার ক্ষয় দম করিতেছে। বলদেব বল, গদ স্কুমারতা এবং আমার আত্মজ প্রত্যায় সৌন্দ্র্য-প্রতাবে জনস্মাজে অধিতীয় বলিয়া পরিগণিত হইয়াছেন। আর অক্ষক ও

বৃদ্ধিবংশীরেরাণ্ড বিজ্ঞানসরাজ্ঞাক উৎসাহলকার ও অধ্যবসাহশালী; তাঁহারা যাহার নহার্ক্তা না করেন্দ্রনের হয় এবং বাহার সহায়তা করেন, সে অনায়াসে অসামায় এবর্ষ্য লাভ করিয়া থাকে। ঐ সকল ব্যক্তি আমার পক্ষ থাকিতেও আমি অসহার হইমা কাল্যাপন করিতেছি। আহক ও অক্রুব আমার পরম স্কৃত্ব, কিন্তু ঐ তুই জনের মধ্যে এক জনকে স্বেহ করিলে অভ্যের ক্রোধোদীপন হয়; স্থতরাং আমি কাহারই প্রতি স্বেহ প্রকাশ করি না। আর নিতান্ত সৌহার্দ্ধ বশতঃ উহাদিগকে পরিত্যাগ করাও স্বত্তিন। অভ্যেপর আমি এই স্থির করিলাম বে, আহক ও অক্রুর বাহার পক্ষ, তাহার তৃংথের পরিসীমা নাই, আর তাহারা যাহার পক্ষ নহেন, তাহা অপেক্ষাও তৃংথী আর কেহই নাই। বাহা হউক, এক্ষণে আমি দৃতকারী সহোদরন্বন্বের মাতার স্থায় উভয়েরই জয় প্রার্থনা করিতেছি। হে নারদ শ্ আমি ঐ তৃই মিত্রকে আয়ন্ত্র করিবার নিমিত্ত এইরূপ কই পাইতেছি।"

এই কথার উদাহরণস্বরূপ শুমস্তক মণির বৃত্তান্ত পাঠককে উপহার দিতে ইচ্ছা করি। শুমস্তক মণির বৃত্তান্ত অভিপ্রকৃত পরিপূর্ণ। অভিপ্রকৃত অংশ বাদ দিলে যেটুকু থাকিবে, ভাহাও কত দুর সভ্য, বলা যায় না। যাহা হউক, সুল বৃত্তান্ত পাঠককে শুনাইতেছি।

্ সত্রাঞ্জিত নামে এক জন যাদব দারকায় বাস করিতেন। তিনি একটি অতি উজ্জ্বল সর্ববিজনলোভনীয় মণি প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। মণির নাম শুমস্তক। কৃষ্ণ সেই মণি দেখিয়া বিবেচনা করিয়াছিলেন যে, ইহা যাদবাধিপতি উপ্রসেনেরই যোগ্য। কিন্তু জ্বাতি-বিরোধ-ভয়ে সত্রাজিতের নিকট মণি প্রার্থনা করেন নাই। কিন্তু সত্রাজিত মনে ভয় করিলেন যে, কৃষ্ণ এই মণি চাহিবেন। চাহিলে তিনি রাখিতে পারিবেন না, এই ভয়ে মণি তিনি নিজে ধারণ না করিয়া আপনার ভ্রাতা প্রসেনকে দিয়াছিলেন। প্রসেন সেই মণি ধারণ করিয়া এক দিন মুগয়ায় গিয়াছিলেন। বনমধ্যে একটা সিংহ তাঁহাকে হত করিয়া সেই মণি মুখে করিয়া লইয়া চলিয়া যায়। জাম্ববান সিংহকে হত করিয়া সেই মণি গ্রহণ করে। জাম্ববান্ একটা ভল্লুক। কথিত আছে যে, সে দ্বাপরযুগে রামের বানর-সেনার মধ্যে থাকিয়া রামের পক্ষে যুদ্ধ করিয়াছিল।

এ দিকে প্রসেন নিহত এবং মণি অন্তর্হিত জানিতে পারিয়া দারকাবাসী লোকে এইরূপ সন্দেহ করিল যে, কৃষ্ণের যখন এই মণি লইবার ইচ্ছা ছিল, তখন তিনিই প্রসেনকে মারিয়া মণি গ্রহণ করিয়া থাকিবেন। এইরূপ লোকাপবাদ কৃষ্ণের অসহা হওয়ায় তিনি মণির সন্ধানে বহির্গত হইলেন। যেখানে প্রসেনের মৃতদেহ দেখিলেন, সেইখানে সিংহের পদচ্ছি দেখিতে পাইলেন। তাহা সকলকে দেখাইয়া আপনার কলম্ব অপনীত করিলেন। পরে সিংহের পদচ্ছামুসরণ করিয়া ভল্পকের পদচ্ছি দেখিতে পাইলেন। সেই পদচ্ছি ধরিয়া গর্তের মধ্যে প্রবেশ করিলেন। তথায় জাম্বানের পুত্রণালিকা ধাত্রীর হস্তে সেই

ভাষত্তক মনি লেখিতে পাইলেন। পরে জাখবানের সজে যুদ্ধ করিয়া ভাষাকে পরাজব করিলেন। তখন জাখবান্ ভাঁছাকে ভামন্তক মনি দিল, এবং আপনার কভা জাখবাতীকে কৃক্ষে সম্প্রদান করিল। কৃষ্ণ মনি লইয়া ছারকায় আসিয়া মনি সম্রাজিতকেই প্রভাগনি করিলেন। তিনি পরস্ব কামনা করিতেন না। কিন্তু স্বাজিত, কৃক্ষের উপর অভ্তপ্র্বিকলন্ধ আরোপিত করিয়াছিলেন, এই ভয়ে ভাঁত হইয়া, কৃষ্ণের ভূষ্টিসাধনার্থ আপনার কল্পা সত্যভামাকে কৃষ্ণে সম্প্রদান করিলেন। সত্যভামা সর্বজনপ্রার্থনীয় রূপবতী কল্পা ছিলেন। এজপ্প তিন জন প্রধান যাদব, অর্থাৎ শত্রহা, মহাবীর কৃত্বর্দ্মা এবং কৃষ্ণের পরমু ভক্ত ও স্বত্যং অক্রর ঐ কল্পাকে কামনা করিয়াছিলেন। এক্ষণে সত্যভামা কৃষ্ণে সম্প্রদানতা হওয়ায় ভাঁহারা আপনাদিগকে অত্যন্ত অপমানিত বিবেচনা করিলেন এবং সম্রাজিতের বধের জল্প যভ্যন্ত করিলেন। অক্রুর ও কৃতবর্দ্মা শতধ্যাকে পরামর্শ দিলেন যে, তুমি স্ব্রাজিতকৈ বধ করিয়া তাহার মনি চুরি কর। কৃষ্ণ তোমাদের যদি বিক্ষজাচরণ করেন, তাহা হইলে, আমরা ভোমার সাহায্য করিব। শতধ্যা সম্মত হইয়া কদাচিৎ কৃষ্ণ বারণাব্যতে গমন করিলে, স্ব্রাজিতকে নিজিত অবস্থায় বিনাশ করিয়া মনি চুরি করিলেন।

সত্যভামা পিতৃবধে শোকাত্রা হইয়া কৃষ্ণের নিকট নালিশ করিলেন। কৃষ্ণ তথন ছারকায় প্রভাগমন করিয়া, বলরামকে সঙ্গে লইয়া, শতধ্বার বধে উদ্যোগী হইলেন। শুনিয়া শতধ্বা কৃতবর্মা ও অকুরের সাহায়া প্রার্থনা করিলেন। তাঁহারা কৃষ্ণ বলরামের সহিত শত্রুতা করিতে অবীকৃত হইলেন। তখন শতধ্বা অগত্যা অকুরকে মণি দিয়া দ্রুতা করিতে অবীকৃত হইলেন। তখন শতধ্বা অগত্যা অকুরকে মণি দিয়া দ্রুতামানী ঘোটকে আরোহণপূর্বক পলায়ন করিলেন। কৃষ্ণ বলরাম রথে যাইতেছিলেন, রথ ঘোটককে ধরিতে পারিল না। শতধ্বার অধিনীও পথক্রাস্তা হইয়া প্রাণত্যাগ করিল। শতধ্বা তখন পাদচারে পলায়ন করিতে লাগিল। স্থায়্রত্বপরায়ণ কৃষ্ণ তখন রথে বলরামকে রাখিয়া স্বয়ং পাদচারে শতধ্বার পশ্চাং ধাবিত হইলেন। কৃষ্ণ তুই ক্রোশ গিয়া শতধ্বার মস্তক্ষেত্রণন করিলেন। কিন্তু মণি তাঁহার নিকট পাইলেন না। ফিরিয়া আসিয়া বলরামকে এই কথা বলিলে বলরাম তাঁহার কথায় বিশ্বাস করিলেন না। ছাবিলেন, মণির ভাগে বলরামকে বঞ্চিত করিবার জন্ম কৃষ্ণ মিথা কথা বলিতেছেন। বলরাম বলিলেন, "ধিক্ তোমায়! তুমি এমন অর্থলোভী! এই পথ আছে, তুমি ছারকায় চলিয়া যাও; আমি আর ছারকায় যাইব না।" এই বলিয়া তিনি কৃষ্ণকে ত্যাগ করিয়া বিদেহ নগরে গিয়া তিন বংসর বাস করিলেন। এদিকে অকুরও ছারকা ত্যাগ

করিয়া প্রায়ন করিলেন। পরে রাল্বলণ তাঁহাকে অভয় দিয়া পুনর্বার ভারকার আনাইলেন। কৃষ্ণ তখন এক দিন সমস্ত বাদবগণকে সমবেত করিয়া, অক্রুরকে বলিলেন বে, অমস্তক মণি ভোমার নিকট আছে, আমরা তাহা জানি। সে মণি ভোমারই থাকৃ, কিন্তু সকলকে একবার দেখাও। অক্রুর ভাবিলেন, আমি যদি অধীকার করি, ভাহা হইলে সন্ধান করিলে, আমার নিকট এখনই মণি বাহির হইবে। অভএব তিনি অধীকার না করিয়া মণি বাহির করিলেন। তাহা দেখিয়া বলরাম এবং সত্যভামা সেই মণি লইবার জন্ম অভিশয় ব্যস্ত হইলেন। কিন্তু সভ্যপ্রভিক্ত কৃষ্ণ সেই মণি বলরাম বা সভ্যভামা কাহাকেও দিলেন না, আপনিও লইলেন না, অক্রুরকেই প্রভার্গণ করিলেন।\*

এই স্থামস্তকমণিবৃত্তান্তেও কৃষ্ণের স্থায়পরতা, স্বার্থশৃন্ধতা, সভ্যপ্রতিজ্ঞতা এবং কার্য্যদক্ষতা অতি পরিকুট। কিন্তু উপস্থাসটা সত্যমূলক বলিয়া বোধ হয় না।

## সপ্তম পরিচ্ছেদ

### ক্লফের বছবিবাহ

এই স্থমস্কক মণির কথায় কৃষ্ণের বহুবিবাহের কথা আপনা হইতেই আসিয়া পড়িতেছে। তিনি রুল্লিনিকে পূর্বে বিবাহ করিয়াছিলেন, এক্ষণে এক স্থামস্কক মণির প্রভাবে আর ছটি ভার্য্যা, জাস্ববতী এবং সত্যভামা, লাভ করিলেন। ইহাই বিষ্ণুপুরাণ বলেন। হরিবংশ এক পৈঠা উপর গিয়া থাকেন,—তিনি বলেন, ছইটি না, চারিটি। স্র্রাঞ্জিতের তিনটি ক্যা ছিল,—সত্যভামা, প্রস্থাপিনী এবং ব্রতিনী। তিনটিই তিনি প্রীকৃষ্ণে অর্পণ করিলেন। কিন্তু ছই চারিটায় কিছু আসিয়া যায় না—মোট সংখ্যা নাকি যোল হাজারের উপর। এইরূপ লোকপ্রবাদ। বিষ্ণুপুরাণে ৪ অংশে আছে, "ভগবভোহপাত্র মর্জ্যলোকেইবতীর্ণস্থ যোড়শসহস্রাণ্যকোত্তরশতাধিকানি দ্রীণামভবন্।" কৃষ্ণের যোল হাজার এক শত এক দ্রী। কিন্তু ঐ পুরাণের ব অংশের ২৮ অধ্যায়ে প্রধানাদিগের নাম করিয়া পুরাণকার বলিভেছেন, কল্পণী ভিন্ন "অস্থাশ্চ ভার্যাঃ কৃষ্ণস্থ বভূবুঃ সপ্ত শোভনাঃ।" তার পর, "বোড়শাসন্ সহস্রাণি স্ত্রীণামস্থানি চক্রিণঃ।" তাহা হইলে, দাঁড়াইল যোল হাজার

এইরপ বিষ্পুরাণে আছে। হরিবংশ রলেন, কৃষ্ণ আপনিই মণি ধারণ করিলেন।

<sup>†</sup> विक्नुतान, 8 जार, 24 जा, 29 ।

TO STATE OF COMPANIES AND STATES OF STATES AND STATES OF STATES OF

প্রতী। করু বাদু আবাঢ়ে, কার এক রকন করিয়া বুবাই। বিকুপ্রাণের কর্ম আলোর এ পঞ্চল অব্যানে আছে বে, এই সকল তার গর্ভে ক্ষের এক লক আলী হাজার পুল করেব বিকুপ্রাণেই কবিভ হইরাছে বে, কৃষ্ণ এক শত পঁচিশ বংগর ভৃতলে ছিলেন। হিসাব করিলে, কৃষ্ণের বংগরে ১৪৪০টি পূর, ও প্রতিদিন চারিটি পুত্র জন্মিত। এ ছলে এইরূপ করনা করিতে হয় বে, কেবল কৃষ্ণের ইচ্ছায় কৃষ্ণমহিবারা পুত্রবতী হইতেন।

এই নরকাস্থরের যোজ হাজার কন্তার আষাঢ়ে গল্প ছাড়িয়া দিই। কিন্ত ভত্তির আরও আট জন "প্রধানা" মহিধীর কথা পাওয়া ঘাইতেছে। এক জন কল্পিণী। বিষ্ণুপুরাণকার বলিয়াছেন, আর সাভ জন। কিন্তু ৫ অংশের ২৮ অধ্যায়ে নাম দিতেছেন আট জনের, যথা—

> "কালিন্দী মিত্রবিন্দা চ সত্যা নাগ্নজিতী তথা। দেবী জাঘবতী চাপি রোহিণী কামরূপিণী॥ মত্ররাজস্বতা চাক্তা স্থানা শীলমগুনা। সাত্রাজিতী সত্যভামা লক্ষ্মণা চারুহাসিনী॥"

३। कामिनी

৫। রোহিণী (ইনি কামরূপিণী)

২। মিত্রবিন্দা

৬। মদ্রাজমূতা মুশীলা

৩। নগ্নজিৎকক্সা সভ্যা

৭। সত্রাজিতক্তা সত্যভামা

৪। জাম্বভী

৮। लक्ष्म

রুক্সিণী লইয়া নয় জন হইল। আবার ৩২ অধ্যায়ে আর এক প্রকার। কৃষ্ণের পুত্রগণের নামকীর্ত্তন হইডেছে:—

প্রহামাতা হবে: পুত্রা ক্ষমণা: কথিতাত্তব।
ভাক্থ ভৈমরিককৈব সত্যভামা ব্যঙ্গায়ত ॥ ১ ॥
দীপ্তিমান্ ভাশ্রপকাতা রোহিণায় ভনয়া হরে:।
বভ্বজাত্বত্যাঞ্চ শাখাতা বাত্তশালিন:॥ ২ ॥
ভনয়া ভন্মবিন্দাতা নায়জিত্যাং মহাবলা:।
সংগ্রামজিংপ্রধানান্ত শৈব্যায়াত্তবন্ হতা:॥ ৩ ॥
বৃকাতাত্ত হতা মাত্র্যাং গাত্রবংপ্রম্থান্ হতান্।
অবাপ লক্ষণা পুত্রা: কালিক্যাঞ্চ শ্রভাদয়:॥ ৪ ॥

|       | A C. Land College 189 | all (4) 次进载 (4) 4 7 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 | a residence to the first of the first                                                                          | the second second                     | Selection of the Control of the Cont |
|-------|-----------------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 31    | · 10 点形 15 年 18       | 1. 本人は はいましている                                             | 2. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. 15 1. | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | देनसा (२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | القدافات فالمدافات    |                                                            |                                                                                                                | 4 1                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1,177 | 1,000                 | 100                                                        |                                                                                                                |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

কিন্ত ৪র্থ অংশের ১৫ অধ্যায়ে আছে, "ভালাঞ্চ কৃত্মিনী-সভ্যভামালাখনতী-জালহাসিনী-প্রমুখা অষ্টো পত্নঃ প্রধানাঃ।" এখানে আবার সব নাম পাওয়া গেল না, ন্তন নাম "জালহাসিনী" একটা পাওয়া গেল। এই গেল বিফুপুরাণে। হরিবংলে আরও গোলযোগ।

## रतिवःरम चारकः;—

মহিনী: সপ্ত কল্যাণীস্ততোহক্তা মধুস্থান: ।
উপবেমে মহাবাহপ্ত গোপেকা: কুলোন্দাকা: ॥
কালিন্দীং মিত্রবিন্দাঞ্চ সন্তাং নায়জিতীং তথা।
হতাং জান্বতন্দাপি রোহিণীং কামরূপিণীম্ ॥
মন্ত্ররাজস্থাঞ্চাপি স্থালীলাং ভন্তলোচনাম্।
সাত্রাজিতীং সত্যভামাং লক্ষ্ণাং জানহাসিনীম্ ॥
শৈব্যক্ত চ স্থতাং তথীং রূপেণাপ্সরসাং সমাং।
১১৮ অধ্যায়ং, ৪০-৪৩ প্লোক: ।

এখানে পাওয়া যাইতেছে যে, লক্ষণাই জালহাসিনী। তাহা ধরিয়াও পাই,—

- (১) कानिनी।
- (২) মিত্রবিন্দা।
- (৩) সত্যা।
- (৪) জাম্বং-মুভা।
- (৫) রোহিণী।
- (৬) মাজী স্থশীলা।
- ( ৭ ) সত্রাজিতকক্মা সত্যভাষা।
- ( ৮ ) कानशामिनी नम्मना।
- (৯) শৈব্যা।

ক্রেমেই জীবৃদ্ধি—কৃদ্ধিণী ছাড়া নয় জন হইল। এ গেল ১১৮ অধ্যায়ের ডালিকা। হরিবালে আবার ১৬২ অধ্যায়ে আর একটি ডালিকা আছে, যথা—

শাষ্ট্ৰী মহিকাং পুত্ৰিণা ইতি প্ৰাধান্ততঃ শ্বতাং।
সৰ্ব্বা বীবপ্ৰমাকৈৰ তামপত্যানি মে শৃণু ।
ক্ষিমণী সভ্যভামা চ দেবী নামজিতী তথা।
ত্বনতা চ তথা শৈব্যা লক্ষণা জালহাসিনী ।
মিত্ৰবিন্দা চ কালিন্দী জাম্ববতাথ পৌরবী।
মৃতীমা চ তথা মাত্ৰী \* \* \*

ইহাতে পাওয়া গেল, ক্ষনী ছাড়া,

- (১) সত্যভাষা।
- (২) নাগ্ৰন্ধিতী।
- (৩) স্থদন্তা।
- ( 8 ) শৈব্যা।
- (१) लक्नुना कालशामिनी।
- (৬) মিত্রবিন্দা।
- (१) कानिन्ती।
- (৮) জাম্ববতী।
- (৯) পৌরবী।
- (১০) স্থভীমা।
- ( ১১ ) माखी।

হরিবংশকার ঋষি ঠাকুর, আট জন বলিয়া রুক্সিণী সমেত বার জনের নাম দিলেন।
ভাহাতেও ক্ষান্ত নহেন। ইহাদের একে একে সন্তানগণের নামকীর্তনে প্রবৃত্ত হইলেন।
ভখন আবার বাহির হইল—

- (১২) স্থদেবা।
- ( ১৩ ) উপাসঙ্গ।
- ( ১৪ ) कोमिकी।

- ( Se ) कुलागा।
- ( ১৬) (बोबिडिडी ।

এ ছাড়া পূর্ব্বে সত্রান্ধিতের আর ছই কন্সা ব্রতিনী এবং প্রস্থাপিনীর কথা বলিয়াছেন।

এ ছাড়া মহাভারতের নৃতন ছুইটি নাম পাওয়া যায়,—গান্ধারী ও হৈমবতী †। সকল নামগুলি একত করিলে, প্রধানা মহিবী কতগুলি হয় দেখা যাউক। মহাভারতে আছে,—

- ( ১ ) ऋकिनी।
- (২) সত্যভাষা।
- (৩) গান্ধারী।
- (৪) শৈব্যা।
- (৫) হৈমবতী।
- (৬) জাম্বতী।

মহাভারতে আর নাম নাই, কিন্তু "অক্যা" শব্দটা আছে। তার পর বিষ্ণুপুরাণের ২৮ অধ্যায়ে ১, ২, ৩, ছাড়া এই কয়টা নাম পাওয়া যায়।

- (१) कामिन्ती।
- (৮) মিত্রবিন্দা।
- (৯) সত্যা নাগ্নজ্বিতী।
- (১০) রোহিণী।
- (১১) মাজী।
- ( ১২ ) लच्चना खानशामिनी।

स्योजनगर्द, १ व्यथात्र ।

ইহারাও প্রধানা অটের ভিতর গণিত হইরাছেন। 'তাসামণত্যাছটানাং ভরবন প্রবীত মে।' ইহার উত্তরে এ
সকল মহিবীর অপত্য ক্ষিত হ্ইতেছে।

<sup>†</sup> ক্ষিণী হব গান্ধারী শৈবা। হৈমবতীতাপি। দেবী ভাষৰতী চৈব বিবিশুর্জাতবেদসম্ চ

বিষ্ণুপুরাশের ৩২ অধ্যায়ে তদভিবিক্ত পাওয়া যায়, শৈব্যা। তাঁহার নাম উপরে লেখা আছে। তার পর হরিবংলের প্রথম তালিকা ১১৮ অধ্যায়ে, ইহা ছাড়া নৃতন নাম নাই, কিন্তু ১৬২ অধ্যায়ে নৃতন পাওরা যায়।

- ( ১७ ) श्रमखा।
- ( ১৪ ) (श्रीवरी ।
- (১৫) হুভামা।

এবং ঐ অধ্যায়ে সম্ভানগণনায় পাই,

- (১৬) স্থদেবা।
- (১৭) উপাসল।
- (১৮) को निकी।
- (১৯) স্থতদোমা।
- (২০) যৌধিষ্ঠিরী।

এবং সভ্যভামার বিবাহকালে ক্লফে সম্প্রদন্তা,

- (২১) ব্রতিনী।
- (२२) श्रिशाशिनी।

আট জনের জায়গায় ২২ জন পাওয়া গেল। উপক্যাসকারদিগের খুব হাত চলিয়াছিল, এ কথা স্পষ্ট। ইহার মধ্যে ১৩ হইতে ২২ কেবল হরিবংশে আছে। এই জন্ম এ ১০ জনকে ত্যাগ করা যাইতে পারে। তবু থাকে ১২ জন। গান্ধারী ও হৈমবতীর নাম মহাভারতের মৌসলপর্ক ভিন্ন আর কোণাও পাওয়া যায় না। মৌসলপর্ক যে মহাভারতে প্রক্ষিপ্ত, তাহা পরে দেখাইব। এজ্ফ এই হুই নামও পরিত্যাগ করা যাইতে পারে। বাকি থাকে ১০ জন।

জাম্বতীর নাম বিষ্ণুপুরাণের ২৮ অধ্যায়ে এইরূপ লেখা আছে.— "দেবী জামবভী চাপি রোহিণী কামরূপিণী।"

হরিবংশে এইরূপ,—

"হতা জাম্বত চাপি রোহিণী কামরূপিণী।"

ইহার অর্থে যদি বুঝা যায়, জাম্ববংস্থতাই রোহিণী, তাহা হইলে অর্থ অসকত হয় না, বরং সেই অর্থ ই সঙ্গত বোধ হয়। অতএব জাম্ববতী ও রোহিণী একই। বাকি থাকিল ७ सन्।

# সভ্যভাষা ও সভ্যাও এক। তাহার প্রমাণ উচ্ ড করিডেছি। সত্রাজিতবধের কথার উত্তরে

"কৃষ্ণ সভ্যভাষামূদ্ৰভাৱলোচন: প্ৰাহ, সভ্যে, মনেধাবহাসনা।"

অর্থাং কৃষ্ণ ক্রোধারক্ত লোচনে সভ্যভাষাকে বলিলেন, "সভ্যে। ইহা আমারই অবহাসনা।" পুনক্ষ পঞ্চমাংশের ৩০ অধ্যায়ে, পারিজাভহরণে কৃষ্ণ সভ্যভাষাকে বলিভেছেন,—

"সতো! যথা স্বমিত্যক্তং দ্বয়া ক্ষাসকংপ্রিয়ম্।"

আবিশ্যক হইলে, আরও ভূরি ভূরি প্রমাণ দেওয়া যাইতে পারে। ইহা যথেষ্ট। অতএব এই দশ জনের মধ্যে, সত্যা সত্যভামারই নাম বলিয়া পরিত্যাগ করিতে হইল। এখন আটি জন পাই। যথা—

- ১। कृत्विनी
- ২। সত্যভাষা
- ৩। জাম্বতী
- ৪। শৈবন
- ৫। कानिनी
- ৬। মিত্রবিনদা
- ৭। মাজী
- ৮। कालशामिनी लक्का

ইহার মধ্যে পাঁচ জন—শৈব্যা, কালিন্দী, মিত্রবিন্দা, লক্ষ্মণা ও মান্ত্রী স্থালীলা—
ইহারা তালিকার মধ্যে আছেন মাত্র। ইহাদের কখনও কার্যক্ষেত্রে দেখিতে পাই না।
ইহাদের কবে বিবাহ হইল, কেন বিবাহ হইল, কেহ কিছু বলে না। কৃষ্ণজীবনে ইহাদের কোন সংস্পর্শ নাই। ইহাদের পুত্রের তালিকা কৃষ্ণপুত্রের তালিকার মধ্যে বিষ্ণুপুরাণকার লিখিয়াছেন বটে, কিন্তু তাঁহাদিগকে কখনও কর্মক্ষেত্রে দেখি না। ইহারা কাহার কক্ষা, কোন দেশসম্ভূতা, তাহার কোন কথা কোথাও নাই। কেবল, স্থালা মত্তরাজক্ষা, ইহাই আছে। কৃষ্ণের সমসাময়িক মত্তরাজ, নকুল সহদেবের মাতুল, কৃষ্ণক্ষেত্রের বিখ্যাত রখী শল্য। তিনি ও কৃষ্ণ কৃষ্ণক্ষেত্রে সপ্তদশ দিন, পরম্পারের শক্রসেনা মধ্যে অবস্থিত। অনেক বার তাঁহাদের সাক্ষাৎ হইয়াছে। কৃষ্ণ সম্বন্ধীয় অনেক কথা শল্যকে বলিতে হইয়াছে, শল্য সম্বন্ধীয় কথা কৃষ্ণকে বলিতে হইয়াছে।

হইয়াছে, শল্য সম্বন্ধীয় আনেক কথা কৃষ্ণাক্ষক শুনিতে হইয়াছে। এক প্ৰক্ষ জন্ত কিছুতেই প্ৰকাশ নাই যে, কৃষ্ণ শল্যের জামাতা, বা ভণিনীপতি, বা ভাল্শ কোন সম্বন্ধবিশিষ্ট। সম্বন্ধের মধ্যে এইটুকু পাই যে, শল্য কর্ণাকে বলিয়াছেন, 'আর্জ্ন ও বাস্থানকে এখনই বিনাশ কর'। কৃষ্ণও বৃধিন্তিরকে শল্যবধে নিযুক্ত করিয়া ভাহার বস্থারপ হইলেন। কৃষ্ণ যে মাজীকে বিবাহ করিয়াছিলেন, ইহা সম্পূর্ণ মিথ্যা বলিয়াই বোধ হয়। শৈব্যা, কালিলী, মিত্রবিন্দা এবং লক্ষণার কুলশীল, দেশ, এবং বিবাহবৃত্তান্ত কিছুই কেহ জানে না। ভাহারাও কাব্যের অলভাদ, সে বিষয়ে আমার সংশন্ধ হয় না।

কেন না, কেবল মাজী নয়, কাষবতী রোহিণী ও সভ্যভামাকেও এরপ দেখি। কাষবতীর সক্রে কালিশী প্রভৃতির প্রভেদ এই যে, তাঁহার পুত্র শাস্বের নাম, আর পাঁচ জন যাদবের সঙ্গে মধ্যে দেখা যায়। কিন্তু শাস্ব কার্য্যক্ষেত্রে অবভীর্ণ, কেবল এক লক্ষণাহরণে। লক্ষণা হুর্য্যোধনের কক্ষা। মহাভারত যেমন পাগুবদিগের জীবনর্ত্ত, তেমনি কৌরবদিগেরও জীবনর্ত্ত। লক্ষণাহরণে যদি কিছু সভ্য থাকিত, তবে মহাভারতে লক্ষণাহরণ পাকিত। তাহা নাই। জাষবতী নিজে ভল্লককন্সা, ভল্লকী। ভল্লকী কৃষ্ণভার্যা বা কোন মান্থবের ভার্যা হইতে পারে না। এই জন্ম রোহিণীকে কামরূপিণী বলা হইয়াছে। কামরূপিণী কেন, না ভল্লকী হইয়াও মানবর্ন্সপিণী হইতে পারিতেন। কামরূপিণী ভল্লকীতে আমি বিশাসবান্ নহি, এবং কৃষ্ণ ভল্লককন্সা বিবাহ করিয়াছিলেন, ভাহাও বিশ্বাস করিতে পারি না।

সত্যভামার পুত্র ছিল শুনি, কিন্তু তাঁহারা কখনও কোন কার্যাক্ষেত্রে উপস্থিত নহেন। তাঁহার প্রতি সন্দেহের এই প্রথম কারণ। তবে সত্যভামা নিজে কল্পিণীর স্থায় মধ্যে মধ্যে কার্যাক্ষেত্রে উপস্থিত বটে। তাঁহার বিবাহবৃত্তান্তও সবিস্তারে আলোচনা করা গিয়াছে।

মহাভারতের বনপর্বের মার্কণ্ডেয়সমস্থা-পর্বাধ্যায়ে সত্যভামাকে পাওয়া যায়। ঐ পর্বাধ্যায় প্রক্রিপ্ত; মহাভারতের বনপর্বের সমালোচনাকালে পাঠক ভাহা দেখিতে পাইবেন। ঐখানে ত্রৌপদীসভাভামাসংবাদ বলিয়া একটি ক্রুত্র পর্বাধ্যায় আছে, তাহাও প্রক্রিপ্ত। মহাভারতীয় কথার সঙ্গে ভাহার কোন সম্বন্ধ নাই। উহা স্বামীর প্রতি জীর কিরূপ আচরণ কর্তব্য, ভংসম্বনীয় একটি প্রবন্ধাত। প্রবন্ধটার লক্ষণ আধুনিক।

তার পর উদ্যোগপর্বেও সত্যভামাকে দেখিতে পাই— যানসন্ধি-পর্বনাধ্যায়ে। সে স্থানও প্রক্রিপ্ত, যানসন্ধি-পর্বনাধ্যায়ের সমালোচনা কালে দেখাইব। কৃষ্ণ, কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধে বর্ব ছইয়া উপপ্লব্য নগরে আসিয়াছিলেন—যুদ্ধযাত্রায় সত্যভামাকে সঙ্গে আনিবার সভাবনা ছিল না, এবং ক্রুকেবের বৃদ্ধে যে সভ্যভাষা সঙ্গে ছিলেন না, ভাহা মহাভারত পড়িকেই জানা যার। স্থপর্ক সকলে এবং তংপরবর্তী পর্ক সকলে জোধাও আর সভ্যভাষার কথা নাই।

কেবল ফুক্টের মানবলীলাসম্বরণের পর, মৌসলপর্বে সভ্যভামার নাম আছে। কিন্তু মৌসলপর্বান্ত প্রক্রিন্ত, ভাহাত পরে দেখাইব।

ক্ষুসভঃ মহাভারতের বে সকল অংশ নিঃসন্দেহ মৌলিক বলিয়া স্থীকার করা ঘাইতে পারে, তাহার কোথাও সভ্যভাষার নাম নাই। প্রক্রিপ্ত অংশ সকলেই আছে। সভ্যভাষা সম্বন্ধীয় সন্দেহের এই দ্বিতীয় কারণ।

তার পর বিষ্ণুপুরাণ। বিষ্ণুপুরাণে ইহার বিবাহবৃত্তান্ত শুমন্তক মণির উপাধ্যান-মধ্যে আছে। যে আবাঢ়ে গল্লে কৃষ্ণের সঙ্গে ভল্লুকস্থতার পরিণয়, ইহার সঙ্গে পরিণয় সেই আবাঢ়ে গল্লে। তার পর কথিত হইয়াছে যে, এই বিবাহের জন্ম দেববিশিষ্ট হইয়া শতধ্যা সত্যভামার পিতা সত্রাজিতকে মারিয়াছিলেন। কৃষ্ণ তথন বারণাবতে, জতুগৃহদাহপ্রবাদ জন্ম পাতবদিগের অরেয়ণে গিয়াছিলেন। সেইখানে সত্যভামা তাঁহার নিকট নালিশ করিয়া পাঠাইলেন। কথাটা মিথ্যা। কৃষ্ণ কথন বারণাবতে যান নাই—গেলে মহাভারতে থাকিত। তাহা নাই। এই সকল কথা সন্দেহের তৃতীয় কারণ।

তার পর, বিষ্ণুপুরাণে সত্যভামাকে কেবল পারিজাতহরণর্ত্তান্তে পাই। সেটা অনৈস্গিক অলীক ব্যাপার; প্রকৃত ও বিশ্বাস্যোগ্য ঘটনায় তাঁহাকে বিষ্ণুপুরাণে কোথাও পাই না। সম্পেহের এই চতুর্থ কারণ।

মহাভারতে আদিপর্বে সম্ভব-পর্বাধ্যায়ের সপ্তর্যষ্টি অধ্যায়ের নাম 'আংশাবতরণ'।
মহাভারতের নায়কনায়িকাগণ কে কোন্দেব দেবী অস্ত্র রাক্ষসের অংশ অন্মিয়াছিল,
তাহাই ইহাতে লিখিত হইরাছে। শেষভাগে লিখিত আছে যে, কৃষ্ণ নারারণের অংশ,
বলরাম শেষ নাগের অংশ, প্রান্তায় সনংকুমারের অংশ, প্রোপদী শচীর অংশ, কৃষ্ণী ও মাজী
সিদ্ধি ও ধৃতির অংশ। কৃষ্ণমহিষীগণ সম্বদ্ধ লেখা আছে যে, কৃষ্ণের ঘোড়শ সহস্র মহিষী
অব্দরোগণের অংশ এবং ক্লিণী লক্ষ্মী দেবীর অংশ। আর কোনও কৃষ্ণমহিষীর নাম নাই।
সন্দেহের এই পঞ্চম কারণ। সন্দেহের এ কারণ কেবল সত্যভামা সম্বদ্ধে নহে। ক্লিণী
ভিন্ন কৃষ্ণের সকল প্রধানা মহিষীদিগের প্রতি বর্ষ্ণে। নরকের ঘোড়শ সহস্র কন্তার
অনৈসর্গিক কথাটা ছাড়িয়া দিলে, ক্লিণী ভিন্ন কৃষ্ণের আর কোনও মহিষী ছিল না ইহাই
মহাভারতের এই অংশের ছারা প্রমাণিত হয়।

া ক্ষুক্দৌহিত্র পাস সম্ভৱে যাতা মলিয়াছি, তাতা বাদ দিলে, কলিণী ডিল খার কোনত ক্ষমতিবীর পুত্র গোঁত কাতাকেও কোন কর্মকেত্রে কেবা যায় না। কল্পিণীরংগই রাজা তইল—আর কাতারও বংশের কেত কোথাও রতিল না।

এই সকল কারণে আমার খুব সন্দেহ যে, কৃষ্ণের একাধিক মহিধী ছিল না। এমন হইতেও পারে, ছিল। তখনকার এই রীতিই ছিল।। পঞ্চ পাশুবের সকলেরই একাধিক এহিবী ছিল। আদর্শ ধার্মিক ভীম, কনিষ্ঠ আতার জক্ত কাশিরাজের তিনটি কল্ঠা হরণ করিয়া আনিয়াছিলেন। একাধিক বিবাহ যে কৃষ্ণের অনভিমত এ কথাটাও কোথাও নাই; আমিও বিচারে কোথাও পাই নাই যে, পুরুষের একাধিক বিবাহ সকল অবস্থাতেই অধর্ম। ইহা নিশ্চিত বটে যে, সচরাচর অকারণে পুরুষের একাধিক বিবাহ অধর্ম। কিন্ত সকল অবস্থাতে নহে। যাহার পত্নী কুর্তগ্রস্ত বা এরপ রুগ্ন যে, সে কোন মতেই সংসারধর্মের সহায়তা করিতে পারে না, ভাহার যে দারান্তরপরিগ্রহ পাপ, এমন কথা আমি বুঝিতে পারি না। যাহার ব্লী ধর্মভ্রী কুলকলভিনী, সে যে কেন আদালতে না গিয়া বিভীয়বার দারপরিগ্রহ করিতে পারিবে না, তাহা আমাদের কুজ বুজিতে আসে না। আদালতে যে গৌরবর্জি হয়, তাহার উদাহরণ আমরা সভ্যতর সমাজে দেখিতে পাইতেছি। যাহার উত্তরাধিকারীর প্রয়োজন, কিন্তু জ্রী বন্ধ্যা, সে যে কেন দারান্তর গ্রহণ করিবে না, তা বুঝিতে পারি না। ইউরোপ যিত্দার নিকট শিথিয়াছিল যে, কোন অবস্থাতেই দারাস্তর গ্রহণ করিতে নাই। যদি ইউরোপের এ কুশিকা না হইড, তাহা হইলে, বোনাপার্টিকে জ্ঞােকাইনের বর্জন ক্লণ অতি ঘোর নারকী পাতকে পতিত হইতে হইত না; অষ্টম হেন্রীকে কথায় কথায় পদ্মীহত্যা করিতে হইত না। ইউরোপে আজি কালি সভ্যতার উজ্জ্বলালোকে এই কারণে অনেক পত্নীহত্যা, পাতিহত্যা হইতেছে। আমাদের শিক্ষিত সম্প্রদায়ের বিশ্বাস, যাহাই বিলাতী, তাছাই চমংকার, পবিত্র, দোষশৃত্ত, উদ্ধাধঃ চতুর্দশ পুরুষের উদ্ধারের কারণ। আমার বিশ্বাস, আমরা যেমন বিলাতের কাছে অনেক শিথিতে পারি, বিলাতও আমাদের কাছে অনেক শিথিতে পারে। তাহার মধ্যে এই বিবাহতত্ব একটা কথা।

কৃষ্ণ একাধিক বিবাহ করিয়াছিলেন কি না, সে বিষয়ে কোন গণনীয় প্রমাণ নাই, ইহা দেখিয়াছি। যদি করিয়া থাকেন, তবে কেন করিয়াছিলেন, তাহারও কোন বিশ্বাসযোগ্য ইতিবৃদ্ধ নাই। যে যে তাঁহাকে অমন্তক মণি উপহার দিল, সে সক্ষে অমনি একটি কক্ষা উপহার দিল, ইহা পিতামহীর উপকথা। আরু নরকরাজার যোল হাজার মেয়ে, ইহা প্রশিতামহীর উপকথা। আমরা শুনিয়া খুনী—বিশ্বাস করিতে পারি না।

## চতুৰ্থ খণ্ড

### ইদ্রপ্রস

অকুঠং দৰ্বকাৰ্য্যেষ্ ধৰ্মকাৰ্য্যাৰ্যমূত্তম্। বৈকুঠত চ বজ্ৰপং তলৈ কাৰ্যাত্মনে নমঃ। শাস্তিপৰ্কনি, ৪৭ অধ্যায়ঃ।

# क्षयम शतिराक्ष्य

# (क्वीशमीचवरवव

মহাভারতে কৃষ্ণকথা যাহা আছে, তাহার কোন্ অংশ মৌলিক এবং বিশ্বাসযোগ্য, তাহার নির্বাচন জন্ম প্রথম খণ্ডে যে সকল নিয়ম সংস্থাপন করিয়াছি, এক্ষণে আমি পাঠককে সেই সকল শারণ করিতে অনুরোধ করি।

মহাভারতে কৃষ্ণকে প্রথম দ্রৌপদীস্বয়ংবরে দেখিতে পাই। আমার বিবেচনায় এই অংশের মৌলিকভায় সন্দিহান হইবার কারণ নাই। লাসেন্ সাহেব, দ্রৌপদীকে পাঞ্চালের পঞ্চ জাতির একীকরণস্বরূপ পাঞ্চালী বলিয়া, দ্রৌপদীর মানবীত্ব উড়াইয়া দিরাছেন, ইহা পূর্ব্বে বলিয়াছি। আমিও বিশ্বাস করি না যে, যজ্ঞের অগ্নি হইতে চ্রুপদ কক্ষা পাইয়াছিলেন, অথবা সেই কক্ষার পাঁচটি স্বামী ছিল। তবে চ্রুপদের উরসক্ষ্যা থাকা অসম্ভব নহে, এবং তাহার স্বয়ংবর বিবাহ হইয়াছিল, এবং সেই স্বয়ংবরে অর্জ্ঞ্বলক্ষ্যবেধ করিয়াছিলেন, ইহা অবিশ্বাস করিবারও কারণ নাই। তার পর, তাঁহার পাঁচ স্বামী হইয়াছিল, কি এক স্বামী হইয়াছিল, সে কথার মীমাংসায় আমাদের কোন প্রয়োজন নাই।

কৃষ্ণকে মহাভারতে প্রথম শ্রৌপদীস্বয়ংবরে দেখি। সেখানে তাঁহার দেবছ কিছুই স্চিত হয় নাই। অস্তান্ত ক্ষত্রিয়দিগের ত্থায় তিনি ও অস্তান্ত যাদবেরা নিমন্ত্রিত হইয়া পাঞ্চালে আসিয়াছিলেন। তবে অস্তান্ত ক্ষত্রিয়েরা দ্রৌপদীর আকাজ্কায় লক্ষ্যবেধে প্রয়াস পাইয়াছিলেন, কিন্তু যাদবেরা কেহই সে চেষ্টা করে নাই।

পাণ্ডবেরা এই সভায় উপস্থিত হইয়াছিলেন। কিন্তু নিমন্ত্রিত হইয়া নহে। তুর্য্যোধন তাঁহাদিগের প্রাণহানি করিবার চেষ্টা করিয়াছিলেন। তাঁহারা আত্মরক্ষার্থে ছল্মবেশে বনে বনে ভ্রমণ করিতেছিলেন। এক্ষণে দ্রৌপদীস্বয়ংবরের কথা শুনিয়া ছল্মবেশে এখানে উপস্থিত।

"নমবারে ততো রাজাং কভাং ভর্তব্যংবরাম্। এাপ্রবানক্ন: কুফাং কুড়া কুলু স্কুছবন্। ১২৫।"

<sup>\*</sup> পূর্ব্বে বলিরাছি বে, মহাভারতের পর্বাসংগ্রহাধারে কবিত হইরাছে বে, অনুক্রমণিকাধারে ব্যাসদেব ১৫০ দ্লোকে
মহাভারতের সংক্রিপ্ত বিবরণ রচিত করিরাছেন। ঐ অনুক্রমণিকার সংক্রিপ্ত বিবরণে ত্রোপদীবরংবরের কথা আছে, কিন্তু পঞ্চ পাঞ্চবের সলে যে তাঁহার বিবাহ হইরাছিল, এমন কথা নাই। অর্জুনই তাঁহাকে লাভ করিয়াছিলেন, এই কথাই আছে।

তিনিয়াছিলেন। ইহা যে তিনি দৈবলাজির প্রভাবে জানিতে পারিয়াছিলেন, অমন ইলিড মাজ নাই। ময়য়য়বৃদ্ধিতেই তাহা বৃথিয়াছিলেন, জাঁহার উজিতেই ইহা প্রকাশ। তিনি বলদেবকে বলিতেহেন, "মহাশয়। যিনি এই বিজ্ঞীর্ণ শরাসন আকর্ষণ করিতেহেন, ইনিই অর্ক্রন, তাহাতে আর সন্দেহ নাই। আর যিনি বাহবলে বৃক্ষ উৎপাটনপূর্বক নির্ভিয়ে রাজমণ্ডলে প্রবিষ্ট হউতেহেন, ইহার নাম বুকোদর।" ইত্যাদি। ইহার পরে সাক্ষাৎ হইলে যথন তাঁহাকে যুখিন্টির জিজাসা করিয়াছিলেন, "কি প্রকারে তুমি আমাদিগকে চিনিলে ?" তাহাতে তিনি উত্তর করিয়াছিলেন, "ভস্মাচ্ছাদিত বহ্নি কি লুকান থাকে ?" পাণ্ডবদিগকে সেই ছল্পবেশে চিনিতে পারা অতি কঠিন; আর কেহ যে চিনিতে পারে নাই, তাহা বিসময়কর নহে; কৃষ্ণ যে চিনিতে পারিয়াছিলেন—যাভাবিক মায়য়বৃদ্ধিতেই চিনিয়াছিলেন—ইহাতে কেবল ইহাই বৃঝায় যে, অস্তান্ত ময়য়াপেকা তিনি তীক্ষবৃদ্ধি ছিলেন। মহাভারতকার এ কথাটা কোথাও পরিষার করিয়া বলেন নাই; কিন্তু কৃষ্ণের কার্য্যে সর্ব্বতে পাই যে, তিনি ময়য়বৃদ্ধিতে কার্য্য করেন বটে, কিন্তু তিনি সর্ব্বাণেকা তীক্ষবৃদ্ধি ময়য়য়। এই বৃদ্ধিতে কোথাও ছিল্স দেখা যায় না। অস্তান্ত বৃদ্ধিতেও আদর্শ ময়য়য়। এই বৃদ্ধিতে কোথাও ছিল্স দেখা যায় না। অস্তান্ত বৃদ্ধিতেও আদর্শ ময়য়য়।

অনস্তর অর্জ্ন লক্ষ্য বিধিলে সমাগত রাজ্ঞাদিগের সঙ্গে তাঁহার বড় বিবাদ বাধিল। অর্জ্বন ভিক্ক ব্রাক্ষণবেশধারী। এক জন ভিক্ক ব্রাক্ষণ বড় বড় রাজ্ঞাদিগের মুখের প্রাসকাড়িয়া লইয়া যাইবে, ইহা তাঁহাদিগের সহা হইল না। তাঁহারা অর্জ্জ্নের উপর আক্রমণ করিলেন। যত দ্র যুদ্ধ হইয়াছিল, তাহাতে অর্জ্জ্নই জয়ী হইয়াছিলেন। এই বিবাদ ক্ষেত্রের কথায় নিবারণ হইয়াছিল। মহাভারতে এইটুক্ ক্ষেত্র প্রথম কাজ্ঞ। তিনি কি প্রকারে বিবাদ মিটাইয়াছিলেন, সেই কথাটা বলাই আমাদের উদ্দেশ্য। বিবাদ মিটাইবার অনেক উপায় ছিল। তিনি নিজে বিখ্যাত বীরপুক্ষ, এবং বলদেব, সাত্যকি প্রভৃত্তি অবিতীয় বীরেরা তাঁহার সহায় ছিল। অর্জ্জ্ন তাঁহার আত্মীয়—পিতৃষ্বার পূত্র। তিনি মাদবদিগকে লইয়া সমরক্ষেত্রে অর্জ্জ্নের সাহায়েয় নামিলে, তখনই বিবাদ মিটিয়া যাইতে পারিত। ভীম তাহাই করিয়াছিলেন। কিন্তু কৃষ্ণ আদর্শ ধার্মিক, যাহা বিনা যুদ্ধে সম্পন্ন হইতে পারে, তাহার জন্ম তিনি কখনও যুদ্ধে প্রবৃত্ত হয়েন নাই। মহাভারতের কোন স্থানেই ইহা নাই যে, কৃষ্ণ ধর্মার্থ ভিন্ন অন্ত কারণে যুদ্ধে প্রবৃত্ত হয়্য়াছেন। আ্যারক্ষার্থ ও পরের রক্ষার্থ যুদ্ধ ধর্মা, আত্মরক্ষার্থ বা পরের রক্ষার্থ যুদ্ধ না করা পরম

অথকা। আমরা বাজালি জাতি, আজি সাত শত বংসর সেই অথকোর কলভোগ করিতেছি।
ক্রাক কথনও অন্ত কারণে বৃদ্ধ করেন নাই। আর বর্মস্থাপনজন্ম তাঁহার বৃদ্ধে আগতি
ছিল না। যেখানে বৃদ্ধ ভিন্ন বর্মের উন্নতি নাই, সেখানেও বৃদ্ধ না করাই অথকা। কেবল
কাশীরাম লাস বা কথকঠাকুরদের কথিত মহাভারতে বাঁহাদের অধিকার, তাঁহাদের বিধাস,
কৃষ্ণই সকল বৃদ্ধের মূল; কিন্ত মূল মহাভারত বৃদ্ধিপূর্বক পড়িলে এরপ বিধাস থাকে
না। তখন বৃথিতে পারা যায় যে, ধর্মার্থ ভিন্ন কৃষ্ণ কখনও কাহাকেও বৃদ্ধে প্রবৃদ্ধি দেন
নাই। নিজেও ধর্মার্থ ভিন্ন বৃদ্ধ করেন নাই।

এখানেও কৃষ্ণ যুদ্ধের কথা মনেও আনিলেন না। তিনি বিবদমান ভূপালবুদ্দকে বলিলেন, "ভূপালবুদ্দ। ইহারাই রাজকুমারীকে ধর্মতঃ লাভ করিয়াছিলেন, তোমরা ক্ষাস্ত হও, আর যুদ্ধে প্রয়োজন নাই।" 'ধর্মতঃ'! ধর্মের কথাটা ত এতক্ষণ কাহারও মনে পড়ে নাই। সেকালের আনেক ক্ষত্রিয় রাজা ধর্মভীত ছিলেন, ক্ষচিপূর্বক কথন অধর্মে প্রবৃত্ত হইতেন না। কিন্তু এ সময়ে রাগান্ধ হইয়া ধর্মের কথাটা ভূলিয়া গিয়াছিলেন। কিন্তু যিনি প্রকৃত ধর্মাত্মা, ধর্মবৃদ্ধিই যাঁহার জীবনের উদ্দেশ্য, তিনি এ বিষয়ের ধর্ম কোন্পক্ষে তাহা ভূলেন নাই। ধর্মবিস্মৃতদিগের ধর্মম্বরণ করিয়া দেওয়া, ধর্মানভিজ্ঞানিগকে ধর্ম্ম ব্যাইয়া দেওয়াই, তাঁহার কাজ।

ভূপালবৃন্দকে কৃষ্ণ বলিলেন, "ইহারাই রাজ্তকুমারীকে ধর্মতঃ লাভ করিয়াছেন, অতএব আর যুদ্ধে প্রয়োজন নাই।" শুনিয়া রাজারা নিরস্ত হইলেন। যুদ্ধ ফুরাইল। পাওবেরা আশ্রমে গেলেন।

এক্ষণে ইহা বুঝা যায় যে, যদি এক জন বাজে লোক দৃপ্ত রাজ্বগণকে ধর্মের কথাটা স্মরণ করিয়া দিত, তাহা হইলে দৃপ্ত রাজ্বগণ কখনও যুদ্ধ হইতে বিরত হইতেন না। যিনি ধর্মের কথাটা স্মরণ করিয়া দিলেন, তিনি মহাবলশালী এবং গৌরবাঘিত। তিনি জ্ঞান, ধর্ম, ও বাছবলে সকলের প্রধান হইয়াছিলেন। সকল বৃত্তিগুলিই সম্পূর্ণরূপে অমুশীলিত করিয়াছিলেন, তাহারই ফল এই প্রাধান্ত। সকল বৃত্তিগুলি অমুশীলিত না হইলে, কেইই তাদৃশ ফলদায়িনী হয় না। এইরূপ কৃষ্ণচরিত্রের দারা ধর্মতত্ত্ব পরিক্ষ্ট ইইতেছে।

# 

আজুন লক্ষ্য বিধিয়া, রাজগণের সহিত যুদ্ধ সমাপন করিয়া আতৃগণ লমভিব্যক্তির আশ্রমে গমন করিলেন। রাজগণিও ব ব হানে গমন করিতে লাগিলেন। একণে কুকের কি করা কর্ত্ব্য ছিল। তৌপদীর ব্যাংবর ফুরাইল, উংসব বাহা ছিল ভাষা কুরাইল, ফুফের পার্কালে থাকিবার আর কোন প্রয়োজন ছিল না। একণে বহানে কিরিয়া গোলেই হইত। অক্তাক্ত রাজগণ ভাষাই করিলেন, কিন্তু কৃষ্ণ ভাষা না করিয়া, বলদেবকে সলে লইয়া, যেখানে ভাগবিকর্মনালায় ভিক্কবেশধারী পাত্তবগণ বাস করিতেছিলেন, সেইখানে গিয়া যুবিভিরের সঙ্গে সাক্ষাৎ করিলেন।

সেখানে তাঁছার কিছু কাজ ছিল না- যুধিন্তিরের সঙ্গে তাঁছার পূর্ব্বে কখন সাক্ষাৎ বা আলাপ ছিল না, কেন না মহাভারতকার লিবিয়াছেন যে, "বাহুদেব যুষ্ঠিরের নিকট অভিগমন ও চরণবন্দন পূর্বকৈ আপনার পরিচয় প্রদান করিলেন।" বলদেবও এরপ করিলেন। যখন আপনার পরিচয় প্রদান করিতে হইল, তখন অবশ্য ইহা বুৰিতে হইবে যে, পূর্বের পরস্পরের সাহিত তাঁহাদিগের সাক্ষাৎ বা আলাপ ছিল না। কৃষ্ণ-পাগুবে এই প্রথম সাক্ষাং। কেবল পিতৃষ্পার পুত্র বলিয়াই কৃষ্ণ তাঁহাদিগকে খুঁ জিয়া লইয়া তাঁহাদিগের সৃহিত আলাপ করিয়াছিলেন। কাজটা সাধারণ-লৌকিক-ব্যবহার-অমুমোদিও হয় নাই। লোকের প্রথা আছে বটে যে, পিসিত বা মাসিত ভাই যদি একটা রাজা বা বড়লোক হয়, তবে উপযাচক হইয়া তাহাদের সঙ্গে আলাপ করিয়া আইসে। কিন্তু পাওবেরা তখন সামান্ত ভিক্ষুক মাত্র; ভাঁহাদিগের সহিত সাক্ষাৎ করিয়া কৃষ্ণের কোন অভীষ্টই সিদ্ধ হওয়ার সম্ভাবনা ছিল না। আলাপ করিয়া কৃষ্ণও যে কোন লৌকিক অভীষ্ট সিদ্ধ করিলেন, এমন দেখা বার না। ভিনি কেবল বিনয়পূর্বক যুধিষ্ঠিরের সঙ্গে সদালাপ করিয়া ভাঁহার মঙ্গল-কামনা করিয়া ফিরিয়া আসিলেন। এবং তার পর পাওবদিপের বিবাহসমান্তি পর্যান্ত পাঞ্চালে আপন শিবিরে অবস্থান করিতে লাগিলেন। বিবাহ সমাপ্ত হইয়া গেলে, তিনি "কুডদার পাশুবদিগের যৌতুক স্বরূপ বিচিত্র বৈদুর্য্য মণি, সুবর্ণের আভরণ, নান। দেশীয় মহার্ঘ বসন, রমণীয় শ্যা, বিবিধ গৃহসামগ্রী, বহুসংখ্যক দাসদাসী, সুশিক্ষিত গজবুন্দ, উৎকৃষ্ট ঘোটকাবলী, অসংখ্য রথ এবং কোটি কোটি রক্তত কাঞ্চন শ্রেণীবদ্ধ করিয়া প্রেরণ

কাইনেল প্ৰ প্ৰকাশ পাড়বাইনেক বৰ্মা ক্লি না; কেনাকা ক্লেন্ ক্লিয়া ক্লিক বাট্টাইনেক বিশেষ ক্লিয়া নাক্ৰিয়া সাক্ৰিয়া সাক্ৰিয়া কলিয়া প্ৰকাশ কৰিয়া সহী ক্ৰিয়াছেন। ত্ৰাং ব্ৰিটিন ক্লেবেনিক কৰ্মানকী সকল আন্তান পূৰ্বক ব্ৰহণ কৰিলেন। "ক্লিড কৃল ভাঁচাদিলের সঙ্গে আৰু সাক্লাং না কৰিয়া বহানে সমন কৰিলেন। ভার পর ভিনি পাড়বাইনকে আৰু খোঁকেন নাই। পাড়বোহা রাজ্যার্ক প্রাপ্ত হইয়া ইল্লপ্রেছে নসরনির্মাণপূর্কক বাস করিতে লাগিলেন। যে প্রকাশে পূন্যায় পাড়বাইনের নহিত ভাঁচার মিলন হইল, তাহা পরে বলিব।

বিশ্বয়ের বিষয় এই যে, যিনি এইরপ নিঃস্বার্থ আচরণ করিতেন, যিনি ছরবন্ধাঞ্জ-মাত্রেরই হিতালুসন্ধান করা নিজ জীবনের অত্যরূপ করিয়াছিলেন, পাশ্চাত্য মূর্খেরা এবং ) তাঁহাদের শিশ্বগণ সেই কৃষ্ণকে কুকর্মাত্মরত, ত্বভিসদ্ধিযুক্ত, ক্রের এবং পাপাচারী বলিয়া স্থির করিয়াছেন। ঐতিহাসিক তত্ত্বের বিশ্লেষণের শক্তি বা তাহাতে একা এবং যত্ন না থাকিলে, এইরূপ ঘটাই সম্ভব। স্থুল কথা এই, যিনি আদর্শ মন্থ্যা, তাঁহার অক্সাম্ম সমৃষ্টির স্থায় প্রীতিবৃত্তিও পূর্ণবিকশিত ও স্কৃষ্টিপ্রাপ্ত হওয়াই সম্ভব। শ্রীকৃষ্ণ, যুধিষ্ঠিরের প্রতি যে ব্যবহার করিলেন, তাহা অনেকেরই পূর্ববর্দ্ধিত সখ্যস্থলে করা সম্ভব। যুধিষ্ঠির কুটুম্ব; যদি কুষ্ণের সঙ্গে পূর্ব্ব হইতে ভাঁহার আলাপ প্রণয় এবং আত্মীয়তা থাকিত, তাহা হইলে তিনি যে ব্যবহার করিলেন, তাহা কেবল ভদ্রজনোচিত বলিয়াই ক্ষান্ত হইতে পারিতাম— বেশী বলিবার অধিকার থাকিত না। কিন্তু যিনি অপরিচিত এবঞ্চ দরিক্র ও হীনাবস্থাপন্ন কুটুম্বকে খুঁজিয়া লইয়া, আপনার কার্য্য ক্ষতি করিয়া, তাহার উপকার করেন, তাঁহার ঐীতি আদর্শ প্রীতি। কৃষ্ণের এই কার্য্যটি কৃত্র কার্য্য বটে, কিন্তু কৃত্র ক্রত্রে মনুষ্ণের চরিত্রের যথার্থ পরিচয় পাওয়া যায়। একটা মহৎ কার্য্য বদ্মায়েসেও চেষ্টাচরিত্র করিয়া করিতে পারে, এবং করিয়াও থাকে। কিন্তু যাঁহার ছোট কাজগুলিও ধর্মাত্মতার পরিচায়ক, ুতিনি যথার্থ ধর্মাত্মা। তাই, আমরা মহাভারতের আলোচনায় 🛊 কৃঞ্কৃত ছোট বড় সকল কার্য্যের সমালোচনায় প্রবৃত্ত হইয়াছি। আমাদের ছ্রভাগ্য এই যে, আমরা এ প্রণালীতে কখন কৃষ্ণকে বৃঝিবার চেষ্টা করি নাই। তাহা না করিয়া কৃষ্ণচরিত্রের মধ্যে কেবল "অশ্বখামা হত ইতি গল্ধঃ" এই কথাটি শিখিয়া রাখিয়াছি। অর্থাৎ যাহা সত্য এবং ঐতিহাসিক, তাহার কোন অমুসন্ধান না করিয়া, যাহা মিথ্যা এবং কল্পিড, তাহারই উপর

हतिवरण ও পুরাদ সকলে বিবাসবোদ্য কথা পাওরা বায় না বলিয়া পুর্বেই ইবা পারি নাই।

নির্ভন্ন আছি। শুলব্ধানা হত ইতি গলা" । কথার ব্যাপারটা যে বিখ্যা, জাহা জোনবহ-প্রবাধ্যায় সমালোচনাকালে আমরা প্রমাণীকৃত করিব।

১৯০০ এই বৈবাহিক পর্যে কৃষ্ণ সম্বন্ধে একটা বড় ভামাসার কথা ব্যাসোক্ত বলিয়া কৰিছ হইরাছে। ভাহা আমাদিগের সমালোচ্য বিষয়ের অন্তর্গত না হইলেও, ভাহার কিঞিং উল্লেখ করা আবশুক বিবেচনা করিলাম। ত্রুপদরাজ, কন্সার পঞ্চ স্বামী হইবে শুনিয়া তাহাতে আপত্তি করিতেছেন। ব্যাস তাঁহার আপত্তি খণ্ডন করিতেছেন। খণ্ডনোপলক্ষে ভিনি জ্ঞপদকে একটি উপাখ্যান জ্লবণ করান। উপস্থাসটি বড় অন্তত ব্যাপার। উহার चुन जार्भ्या बहे रा, हेन्स बक्ता भनाकरन बक्ति रताक्छमाना चुन्तती नर्मन करतन। তাঁহাকে জিজ্ঞাসা করেন যে, "তুমি কেন কাঁদিতেছ ?" তাহাতে স্থন্দরী উত্তর করে যে, "बाहम, तिथाहरे छि।" এই विनया मि हे खार मिन है से प्राप्त मिन है से प्राप्त मिन है से प्राप्त मिन है से प्राप्त में स्वार्थ में से प्राप्त में स्वार्थ में स्वार्थ में स्वार्थ में स्वार्थ में से स्वार्थ में स्वार এক যুবতীর সঙ্গে পাশক্রীড়া করিতেছে। তাহারা ইন্সের যথোচিত সন্মান না করায় ইন্স ক্রুদ্ধ ইইলেন। কিন্তু যে যুবা পাশক্রীভা করিতেছিলেন, তিনি স্বয়ং মহাদেব। ইত্রক ক্রদ্ধ দেখিয়া তিনিও ক্রদ্ধ হইলেন এবং ইন্দ্রকে এক গর্ষের ভিতর প্রবেশ করিতে বলিলেন। ইন্দ্র গর্ভের ভিতর প্রবেশ করিয়া দেখিলেন, সেখানে তাঁহার মত আর চারিটি ইন্দ্র আছেন! শেষ মহাদেব পাঁচ জন ইম্প্রকে ডাকিয়া বলিলেন যে, "তোমরা গিয়া পৃথিবীতে মহুয়া হও।" সেই ইন্দ্রেরাই আবার মহাদেবের কাছে প্রার্থনা করিলেন যে. "ইন্দ্রাদি পঞ্চদেব গিয়া আমাদিগকে কোন মামুষীর গর্ভে উৎপন্ন করুন" !!! সেই পাঁচ জন ইন্দ্র ইন্দ্রাদির ঔরসে পঞ্পাণ্ডব হইলেন। বিনাপরাধে মেয়েটাকে মহাদেব ছকুম দিলেন যে, "তুমি গিয়া ইহাদিগের পত্নী হও।" সে দ্রৌপদী হইল। সে যে কেন কাঁদিয়াছিল, ভাহার আর কোন খবরই নাই। অধিকতর রহস্তের বিষয় এই যে, নারায়ণ এই কথা শুনিবামাত্রই আপনার মাথা হইতে ছুই গাছি চুল উপড়াইয়া ফেলিয়া দিলেন। এক গাছি কাঁচা, এক গাছি পাকা। পাকা-গাছটি বলরাম হইলেন, কাঁচা-গাছটি কৃষ্ণ হইলেন !!!

বৃদ্ধিমান পাঠককে বোধ হয় বৃঝাইতে হইবে না যে, এই উপাখ্যানটি, আমরা যাহাকে মহাভারতের তৃতীয় স্তর বলিয়াছি, তদস্তর্গত। অর্থাং ইহা মূল মহাভারতের কোন অংশ নহে। প্রথমতঃ, উপাখ্যানটির রচনা এবং গঠন এখনকার বাঙ্গালার সর্ব্বনিয়ঞ্জীর উপজ্ঞাসলেথকদিগের প্রণীত উপজ্ঞাসের রচনা ও গঠন অপেকাও নিকৃষ্ট। মহাভারতের প্রথম ও দ্বিতীয় স্তরের প্রতিভাগালী কবিগণ এরপ উপাখ্যানস্থীর মহাপাপে পাপী হইতে

পরে দেখিব, "অবখামা হত ইতি গল:" এই বুলিটাই মহাভারতে নাই। ইহা কবকঠাকুরের সংস্কৃত।

-

শারের বা বিভারতা, মহাভারতের অভাত অলের সলে ইহার কোন এরোজনীর নামন নাই। এই উপাধ্যানটির সম্বাদ্ধ আলে উঠাইয়া দিলে, মহাভারতের কোন কথাই অলেট্র অবনা কোন প্রয়োজনীর সম্বাদ্ধ আলে উঠাইয়া দিলে, মহাভারতের কোন কথাই অলেট্র অবনা কোন প্রয়োজনই অলিক্র, থাকিবে না। ফ্রপ্রান্ত অকটি উপাধ্যানের থারা গণ্ডিত ইইরাছে। বিভীর উপাধ্যান এ অধ্যারেই আছে। ভাহা সংক্রিপ্ত এবং সরল, এবং আদিম মহাভারতের অন্তর্গত হইলে হইতে পারে। প্রথমোক্ত উপাধ্যানটি ইহার বিরোমী। ছইটিতে স্রৌপদীর পূর্বজন্মের ভিন্ন ভিন্ন প্রকার পরিচয় আছে। স্বভরাং একটি যে প্রক্রিপ্ত, ভিষয়ে কোন সন্দেহ নাই। এবং যাহা উপরে বলিয়াছি, ভাহাতে প্রথমোক্ত উপাধ্যানটিই প্রক্রিপ্ত বলিয়া সিদ্ধান্ত করিতে হয়। তৃতীয়তঃ, এই প্রথমোক্ত উপাধ্যান মহাভারতের অক্যান্থ অংশের বিরোধী। মহাভারতের সর্বব্রই কথিত আছে, ইল্র এক। এখানে ইল্র পাঁচ। মহাভারতের সর্বব্রই কথিত আছে যে, পাশুবেরা ধর্ম, বায়ু, ইল্র, অবিনীকুমারদিগের ঔরসপুত্র মাত্র। এখানে সকলেই এক এক জন ইল্র। এই বিরোধের সামপ্রত্যের জন্ম উপাধ্যানরচনাকারী গর্জত লিখিয়াছেন যে, ইল্রেরা মহাদেবের নিকট প্রার্থনা করিলেন, "ইল্রাদিই আসিয়া আমাদিগকে মায়ুধীর গর্ভে উৎপন্ন কর্মন।" জগছিজয়ী গ্রন্থ মহাভারত এরূপ গর্জভের লেখনীপ্রস্ত নহে, উহা নিশ্চিত।

এই অপ্রান্ধের উপাখ্যানটির এ স্থলে উল্লেখ করার আমাদিগের প্রধান উদ্দেশ্য এই বে, কি প্রণালী অবলম্বন করিয়া আমরা মহাভারতের তিনটি স্তর ভাগ করিতেছি ও করিব, তাহা উদাহরণের দ্বারা পাঠককে বৃঝাই। তা ছাড়া একটা ঐতিহাসিক তত্ত্বও ইহা দ্বারা স্পষ্টীকৃত হয়। যে বিষ্ণু, বেদে স্র্যোর মৃত্তিবিশেষ মাত্র, পুরাণেতিহাসের উচ্চস্তরে যিনি সর্বব্যাপক ঈশ্বর, তিনি কি প্রকারে পরবর্ত্তী হতভাগ্য লেখকদিগের হস্তে দাড়ি, গোঁপ, কাঁচা চুল, পাকা চুল প্রভৃতি ঐশ্ব্যা প্রাপ্ত হইলেন, এই সকল প্রক্ষিপ্ত উপাখ্যানের দ্বারা তাহা বুঝা যায়। এই সকল প্রক্ষিপ্ত উপাখ্যানে হিন্দুধর্ম্মের অবনতির ইতিহাস পড়িতে পাই। তাই এই স্থানে ইহার উল্লেখ করিলাম! কোন কৃষ্ণদ্বেমী শৈব দ্বারা এই উপাখ্যান রিচিত হইয়া মহাভারতে প্রক্ষিপ্ত হইয়াছে, এমন বিবেচনাও করা যাইতে পারে। কেন না, এখানে মহাদেবই সর্বনিয়ন্তা এবং কৃষ্ণ নারায়ণের একটি কেশ মাত্র। মহাভারতের আলোচনায় কৃষ্ণবাদী এবং শৈবদিগের মধ্যে এইরূপ অনেক বিবাদের চিহ্ন দেখিতে পাই। এবং যে সকল আংশে সৈ চিহ্ন পাই, তাহার অধিকাংশই প্রক্ষিপ্ত বিলিক্ষা বোধ করিবার কারণ পাই। যদি এ কথা যথার্থ হয়, তবে ইহাই উপ্রকৃত্তি করিতে হইকে বৈ, এই বিবাদ

আদিন মহাতারত প্রচারের জনেক পরে উপছিত ছইরাছিল। অর্থাং রখন নিরোধাননা

ক্রুলোপাসনা উভয়েই প্রবল হয়, তথন বিবাহও ঘোরতর হইরাছিল। মহাভারতপ্রচারের

সময়ে বা ভাহার পরবর্তী প্রথম কালে এতহুভরের মধ্যে কোন উপাসনাই প্রবল ছিল না।

ক্রেময়টা বেনের দেবতার প্রবলতার সমর। যত উভয়েই প্রবল হইল, তত বিবাদ রাধিল

ভেত মহাভারতের কলেবর বৃদ্ধি পাইতে লাগিল। উভয় পকেরই অভিপ্রায়,

মহাভারতের দোহাই দিয়া আপনার দেবতাকে বড় করেন। এই জন্ম শৈবেরা নিবমাহান্দ্য
স্কুল রচনা লকল মহাভারতে প্রক্রিপ্ত করিতে লাগিলেন। তহুভরে বৈক্ষবেরা বিষ্ণু বা

কুল্মমাহান্দ্যক সেইরপ রচনা সকল গুলিয়া দিতে লাগিলেন। অনুলাসন-পর্বের এই

ক্র্মার কতকগুলি উত্তম উদাহরণ পাওয়া বায়। ইচ্ছা করিলে, পাঠক পড়িয়া দেখিবেন।

প্রায় সকলগুলিতেই একট্ একট্ গর্দভের গাত্রসৌরভ আছে।

## তৃতীয় পরিচ্ছেদ

### স্ভদ্রাহরণ

জৌপদীস্বয়ংবরের পর, সুভজাহরণে কৃষ্ণের সাক্ষাৎ পাই। সুভজার বিবাহে কৃষ্ণ যাহা করিয়াছিলেন, উনবিংশ শতান্দীর নীতিজ্ঞেরা তাহা বড় পছন্দ করিবেন না। কিন্তু উনবিংশ শতান্দীর নীতিশাল্রের উপর, একটা জগদীখরের নীতিশাল্র আছে—তাহা সকল উনবিংশ শতান্দীতে, সকল দেশে খাটিয়া থাকে। কৃষ্ণ যাহা করিয়াছিলেন, তাহা আমরা সেই শতান্দীতে, সকল দেশে খাটিয়া থাকে। কৃষ্ণ যাহা করিয়াছিলেন, তাহা আমরা সেই চিরস্থায়ী অভ্রান্ত জাগতিক নীতির ছারাই পরীক্ষা করিব। এপদেশে অনেকেই একবরি গিজের মাপে লাখেরাজ বা জোত জমা প্রাপ্ত হইয়াছিলেন; জমীদারেরা এখনকার ছোট গজের মাপে লাখেরাজ বা জোত জমা প্রাপ্ত হইয়াছিলেন; জমীদারেরা এখনকার ছোট সরকারি গজে মাপিয়া তাহাদিগের অনেক ভূমি কাড়িয়া লইয়াছে। তেমনি উনবিংশ শতান্দীর যে ছোট মাপকাটি হইয়াছে, তাহার জালায় আমরা ঐতিহাসিক পৈতৃক সম্পত্তি সকলই হারাইতেছি, ইহা অনেকবার বলিয়াছি। আমরা এক্ষণে সেই একবরি গজ চালাইব।

কৃষ্ণভক্তেরা বলিতে পারেন, এরূপ একটা বিচারে প্রবৃত্ত হইবার আগে, স্থির কর যে, এই স্কুড্ডাহরণবৃত্তাস্ত মূল মহাভারতের অন্তর্গত কি প্রক্রিপ্ত। যদি ইহা প্রক্রিপ্ত

সেইগুলি অবলম্বদ করিয়া মূর প্রভৃতি গাশ্চাতা পশ্চিতগণ কুককে লৈব বলিয়া প্রভিপন্ন করিয়াছেল ।

শ্বন্ধ করিবার বোধ করিবার কোন কারণ থাকে, তবে সেই কথা বলিলেই লব গোল মিটিল—এত বাগাড়স্বনের প্রয়োজন নাই। অভএব আমরা বলিতে বাধ্য যে, ক্ষরাহরণ বে মূল মহাভারতের অংশ, ইহা বে প্রথম ভরের অন্তর্গত, ভবিষয়ে আমাদের কোন সংশন্ম নাই। ইহার প্রসঙ্গ অন্তর্জমণিকাব্যায়ে এবং পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে আছে। ইহার রচনা অতি উচ্চপ্রেণীর কবির রচনা। বিতীয় ভরের রচনাও সচরাচর অতি ক্ষরের। বিতীয় ভরের রচনা সরল ও বাভাবিক, বিতীয় ভরের রচনাগত একটা প্রভেদ এই বে, প্রথম ভরের রচনা সরল ও বাভাবিক, বিতীয় ভরের রচনার অলকার ও অত্যক্তির বড় বাহ্যলা। ক্তর্জাহরণের রচনাও সরল ও বাভাবিক, অলকার ও অত্যক্তির বড় বাহ্যলা। ক্তরাং ইহা প্রথমভার-পত—বিতীয় ভরের নহে। আর আসল কথা এই যে, স্বভ্যাহরণ মহাভারত হইতে তুলিয়া লইলে, মহাভারত অসম্পূর্ণ হয়। স্বভ্রা হইতে অভিমন্ত্রা, অভিমন্ত্রা হইতে পরিক্ষিৎ, পরিক্ষিৎ হইতে জনমেজয়। ভ্রাজ্বনের বংশই বন্ত শতাব্দী ধরিয়া ভারতে সাম্রাজ্য শাসিত করিয়াছিল—জৌপদীর বংশ নহে। বরং জৌপদীব্যয়ংবর বাদ দেওয়া যায়, তর্ স্বভ্রা নয়।

শৌপদীর স্থায় স্বভজাকেও সাহেবেরা উড়াইয়া দিয়াছেন। লাসেন্ বলেন,— যাদবসম্প্রীতিরূপ যে মঙ্গল, তাহাই স্বভজা। বেবর সাহেবের আপত্তি ইহার অপেকা গুরুতর। তিনি কেন কৃষ্ণভূগিনী স্বভজার মানবীত্ব অত্বীকৃত করেন, তক্ষ্ণস্থ যজুর্কেদের মাধ্যান্দিনীশাধা ২৩ অধ্যায়ের ১৮ কণ্ডিকার ৪র্থ মন্ত্রটি উদ্ধৃত করিতে হইতেছে।

"হে আৰে ! হে অধিকে ! হে অধানিকে ! দেখ, এই অধ একণে চিরকালের জন্ত নিজিত হইয়াছে, আনি কাম্পিনবাসিনী স্বভন্তা হইয়াও বয়ং ইহার সমীপে (পতিত্বে বরণ করণার্থ) সমাগত হইয়াছি, এ বিষয়ে আমাকে কেহই নিয়োগ করে নাই।" \*

ইহাতে বেবর সাহেব সিদ্ধান্ত করিতেছেন,—

"Kampila is a town in the country of the Panchalas. Subhadra, therefore, would seem to be the wife of the King of that district." &c.

সায়নাচার্য্য কাম্পিলবাসিনীর এইরপ অর্থ করেন—"কাম্পিলশব্দেন প্লাঘ্যো বস্ত্রবিশেষ উচ্যতে।" কিন্তু বেবর সাহেবের বিশ্বাস যে, তিনি সায়নাচার্য্যের অপেকা সংস্কৃত বুঝেন ভাল, অতএব তিনি এ ব্যাখ্যা গ্রাহ্য করেন না। তাহা না-ই করুন, কিন্তু কাম্পিলবাসিনী কোন স্ত্রীর নাম স্থভ্যা ছিল বলিয়া কৃষ্ণভ্যিনীর নাম কেন স্থভ্যা হইতে

শীবৃক্ত সভারত সামশ্রমী কৃত অনুবাদ।

The self was clien without with on shall weight an own was Carine ad na vid whice order, Stonesd effects aben, "wife auffrendund कुरूरा है जिल्ला भारत सामकारी जहांनेए और वर्ष करना कार्या अस्तर ्रोकास्त्रको । सहीयत्र गलाम-काल्लिसनगतीत्र महिलागः वाणिलाः स्राणमास्त्रास्त्रीतः সম্প্ৰাপ আই মান্তম অৰ্থ এই বে, "আমি সৌভাগ্যবতী ৩ রূপলাকাবতী ক্ৰমাণ এই সালের নিক্ষ সমাগত হইয়াছি।" অতএব বুঝিতে পারি না বে, এই মক্ষের বলে ক্লুকজনিনী আৰ্নপত্নী অভয়ার পরিবর্তে কেন এক জন পাঞ্চালী স্ভতাকে কয়না করিতে হইবে। বুধিটির অধ্যমেধ যজ্ঞ করিয়াছিলেন, এবং তাঁছার বছপূর্ববর্তী রাজগণও অধ্যমধ মঞ্জ করিয়াছিলেন, ইহাই মহাভারতে এবং অভাক্ত প্রাচীন গ্রন্থে পাওয়া যায়। অভএব ইহাই সম্ভব যে, আরমেধ যক্তের এই যজুর্মন্ত কৃষ্ণ-পাশুবের অপেকা প্রাচীন। এখন বেমন লোকে আধুনিক লেখকদিগের কাব্যগ্রন্থ হইতে পুত্রকলার নামকরণ করিতেছে, \* ভেমনি সেকালেও বেদ হইতে লোকের পুত্রক্তার নাম রাখা অসম্ভব নহে। এই মস্ত্র হইতেই কাশিরাজ আপনার তিনটি ক্সার নাম অম্বা, অম্বিকা, অম্বালিকা রাখিয়া থাকিবেন, এবং এইরূপেই কৃষ্ণভগিনী স্থভদারও নামকরণ হইয়া থাকিবেঃ এই মন্ত্রে এমন কিছু দেখি না যে, তজ্জ্ম কৃষ্ণভগিনী সুভজা কেহ ছিলেন না, এমন কথা অনুমান করা যায়। অতএব আমরা স্বভ্রাহরণের বিচারে প্রবৃত্ত হইব।

এক্ষণে, স্ভত্তাহরণের নৈতিক বিচারে প্রবৃত্ত হইবার আগে পাঠকের নিকট একটা অন্ধরোধ আছে। তিনি কাশীদাসের প্রস্থে অথবা কথকের নিকট, অথবা পিতামহার মুখে, অথবা বালালা নাটকাদিতে যে স্ভত্তাহরণ পড়িয়াছেন বা গুনিয়াছেন, তাহা অন্ধ্রাহপূর্বক ভূলিয়া যাউন। অর্জ্জনকে দেখিয়া স্ভত্তা অনঙ্গণরে ব্যথিত হইয়া উন্মন্ত হইলেন, সত্যভামা মধ্যবর্ত্তিনী দৃতী হইলেন, অর্জ্জন স্ইভত্তাকে হরণ করিয়া লইয়া গেলে যাদবসেনার সঙ্গে তাঁর ঘোরতর যুদ্ধ হইল, স্ভত্তা তাঁহার সার্থি হইয়া গগনমার্গে তাঁহার রথ চালাইতে লাগিলেন—সে সকল কথা ভূলিয়া যান। এ সকল অতি মনোহর কাহিনী বটে, কিন্তু মূল মহাভারতে ইহার কিছুই নাই। ইহা কাশীরাম দাসের প্রস্থেই প্রথম দেখিতে পাই, কিন্তু এ সকল তাঁহার সৃষ্টি কি তাঁহার পরবর্ত্তী কথকদিগের সৃষ্টি, তাহা বলা যায় না। সংস্কৃত মহাভারতে যে প্রকার স্ভত্তাহরণ কথিত হইয়াছে, তাহার স্থুলমর্শ্ব বলিতেছি।

यथा—धमीना, मुगानिनी हैं छानि ।

ত্বিপানীর নিবাহের পর শার্তবর বিজ্ঞান বালা বার্তবিশ্বন। বেলাল বার্তবিশ্বন। বেলাল বারণে বারণ বংলার বারণ বারণার বার

হৈ অৰ্জুন! স্বয়ংবরই ক্ষত্রিষদিগের বিধেয়, কিন্তু স্ত্রীলোকের প্রবৃত্তির কথা কিছুই বলা বায় না, স্থতবাং ভবিবরে আমার সংশয় জন্মিতেছে। আর ধর্মণাজকারেরা ক্রেন, বিবাহোদেশে বলপূর্বক হরণ করাও মহাবীর ক্ষত্রিয়দিগের প্রশংসনীয়। অভএব স্বয়ংবরকাল উপস্থিত হইলে তুমি আমার ভগিনীকে বলপূর্বক হরণ করিয়া লইয়া বাইবে; কারণ, স্বয়ংবরকালে সে কাহার প্রতি অন্তর্মক হইবে, কে বলিতে পারে ?"

এই পরামর্শের অনুবর্তী হইয়া অর্জ্বন প্রথমতঃ যুধিষ্টির ও কুস্তীর অরুমতি আনিতে দৃত প্রেরণ করেন। তাঁহাদিগের অনুমতি পাইলে, একদা, সুভদ্রা যখন রৈবতক পর্বতকে প্রদক্ষিণ করিয়া ন্বারকাভিম্থে যাত্রা করিতেছিলেন, তখন তাঁহাকে বলপ্র্বেক গ্রহণ করিয়া রথে ত্লিয়া অর্জ্বন প্রস্থান করিলেন।

এখন, আজিকালিকার দিনে যদি কেহ বিবাহাদেশে কাহারও মেয়ে বলপূর্বক কাড়িয়া লইয়া প্রস্থান করে, তবে সে সমাজে নিন্দিত এবং রাজদণ্ডে দণ্ডিত হইবার যোগ্য সন্দেহ নাই। এবং এখনকার দিনে কেহ যদি অপর কাহাকে বলে, "মহাশয়! যখন আমার ভগিনীকে বিবাহ করিতে আপনার ইচ্ছা ইইয়াছে, তখন আপনি উহাকে কাড়িয়া লইয়া পলায়ন করুন, ইহাই আমার পরামর্শ," তবে সে ব্যক্তিও জনসমাজে নিন্দনীয় হইবে, তাহার সন্দেহ নাই। অতএব প্রচলিত নীতিশাল্লামুসারে (সে নীতিশাল্লের কিছুমাত্র দোষ দিতেছি না,) কৃষ্ণার্জ্বন উভয়েই অভিশয়় নিন্দনীয় কার্য্য করিয়াছিলেন, সন্দেহ নাই। লোকের চক্ষে ধূলা দিয়া কৃষ্ণকে বাড়ান যদি আমার উদ্দেশ্য হইত, তবে স্মৃত্যাহরণ-পর্বাধায় প্রক্ষিপ্ত বলিয়া, কিষা এমনই একটা কিছু জুয়াচুরি করিয়া, এ কথাটা বাদ দিয়া

মাইফাম। কিছু লে সকল পথ আমার অবলঘনীয় নছে। সভ্য ভিন্ন মিখ্যা প্রশংসায়, কাহারত মহিমা বাড়িতে পারে না এবং ধর্মের অবনতি ভিন্ন উন্নতি হয় না।

কিছ কথাটা একট্ তলাইয়া ব্বিতে হইবে। কেহ কাহাবও মেয়ে কাছিয়া লইবা বিছা বিষাধ ক্ষিতে, নেটা দোৰ বলিয়া গণিতে হয় কেন? জিন কারবে। প্রথমতা; ক্ষাব্রতা ক্ষাব্র উপর সভ্যাচার হয়। বিভীয়তা, ক্ষাব্র পিতা দাতা ও বছুবর্গের উপর ক্ষাব্রতা ক্ষাব্র কাছের উপন অভ্যাচার। ন্যাক্ষরকার মূলস্ত্র এই যে ক্ষেত্র ভাষাব্রত উপর কাবের বলপ্রয়োগ করিতে পারিবে না। কেহ কাহারও উপর অভ্যাত্র কলপ্রয়োগ করিলেই ন্যাক্ষের ছিভির উপর জাঘাত করা হইবা। বিবাহার্থিক্ত ক্ষা-হরণকে নিন্দনীয় কার্য্য বিবেচনা করিবার এই ভিনটি গুরুত্র কারণ বটে, কিন্তু ভব্তির আরু

এখন দেখা যাউক, কুক্ষের এই কাল্পে এই তিন জনের মধ্যে কে কত দূর অত্যাচার প্রাপ্ত হইরাছিলেন। প্রথমতঃ, অপজ্ঞতা কন্সার উপর কত দূর অত্যাচার হইরাছিল দেখা যাক। কৃষ্ণ তাঁহার জ্যেষ্ঠ জাতা এবং বংশের প্রেষ্ঠ। যাহাতে স্মুভ্রুলার সর্বতোভাবে মঙ্গল হয়, তাহাই তাঁহার কর্ত্তব্য—তাহাই তাঁহার ধর্ম—উনবিংশ শতাব্দীর ভাষার তাহাই তাঁহার "Duty"। এখন স্ত্রীলোকের পক্ষে প্রধান মঙ্গল—সর্বাঙ্গীণ মঙ্গল বলিলেও হয়—সংপাত্রস্থা হয়য়া। অতএব স্মুভ্রুলার প্রতি কুক্ষের প্রধান "ভিউটি"—তিনি য়াহাতে সংপাত্রস্থা হয়েন, তাহাই করা। এখন, অর্জুনের স্পায় সংপাত্র কুক্ষের পরিচিত ব্যক্তিদিগের মধ্যে ছিল না, ইহা বোধ হয় মহাভারতের পাঠকদিগের নিকট কট পাইয়া প্রমাণ করিতে হইবে না। অতএব তিনি যাহাতে অর্জুনের পত্নী হইবেন, ইহাই স্মুভ্রুলার মঙ্গলার্থ কুক্ষের করা কর্তব্য। তাহার যে উক্তি উদ্ধৃত করিয়াছি, তাহাতেই তিনি দেখাইয়াছেন, বলপূর্বক হয়ণ ভিম্ন অস্থা কোন প্রকারে এই কর্ত্তব্য সাধন হইতে পারিত কি না, তাহা সন্দেহস্থল। বেখানে ভাবিফল চিরজীবনের মঙ্গল, সেখানে যে পথে সন্দেহ সে পথে যাইতে নাই। কে পথে মঙ্গলসিদিন নিশ্চিত, দেই পথেই যাইতে হয়। অতএব কৃষ্ণ, স্মুভ্রুলার চিরজীবনের পরম শুভ স্থনিশ্যিত করিয়া দিয়া, তাহার প্রতি পরমধর্মাত্বমত কার্যাই করিয়াছিলেন—কাহার প্রতি কোন অত্যাচার করেন নাই।

এ কথার প্রতি তৃইটি আপত্তি উত্থাপিত প্রইতে পারে। প্রথম আপত্তি এই বে, আমার যে কান্ধে ইচ্ছা নাই, সে কান্ধ আমার পক্ষে মঙ্গলকর হইলেও, আমার উপর ব্লপ্রয়োগ কনিয়া সে কার্য্যে প্রবৃত্ত করিবার কাহারও অধিকার নাই। পুরোহিত মহাশয় মনে করেন যে, আমি বলি আমার সর্কাশ ব্রাহ্মণকে দান করি, তবে আমার পরম মলকা হইবে। কিন্তু তাঁহার এমন কোন অধিকার নাই যে, আমাকে মারপিট করিয়া সর্কাশ বাহ্মণকে দান করান। তাত উদ্দেশ্যের সাধন জন্ত নিন্দনীর উপায় অবলয়ন করাও নিক্ষনীয়। উনবিংশ শভাকীর ভাষায় ইহার অভ্যাদ এই যে, "The end does not especify the masses."

ं व वंशाव क्षेत्रिक केवत मारक। ध्येनम केवत क्षेत्र दा मुख्यात व मार्कुत्नत क्षकि श्रमिका या विवक्ति किन, धमक विष्टे श्रवान नारे । हेंका श्रमिका विष्टे श्रवान नारे। थकाम बाक्तित मञ्जावना वकु व्यव । शिक्त एरतत क्छा-कुमाती अवर वानिका-পাত्रविरम्दवंत थां ७ देखा वा अभिका वड़ ध्यकाम करत ना । वाखविक, छाशास्त्र मरमङ त्वांव हम्. পাত्रविरमस्यत्र প্রতি ইচ্ছা অনিচ্ছা বড় জল্মও না তবে থেড়ে মেয়ে ঘরে পুষিয়া রাখিলে জন্মিতে পারে। এখন, যদি কোন কাজে আমার ইচ্ছা বা অনিচ্ছা কিছুই নাই থাকে, যদি সেই কাজ আমার পক্ষে পরম মঙ্গলকর হয়, আর কেবল বিশেষ প্রবৃত্তির অভাবে বা লজ্জা বৰতঃ বা উপায়াভাব বৰতঃ আমি সে কাৰ্য্য বয়ং করিভেছি না, এমন হয়. আর যদি আমার উপর একটু বলপ্ররোণের ভাণ করিলে সেই পরম মঙ্গলকর কার্য্য সুসিদ্ধ হয়, তবে সে বলপ্রয়োগ কি অধর্ম 📍 মনে কর, এক জন বড ঘরের ছেলে চুরবস্থায় পডিয়াছে. তোমার কাছে একটি চাকরি পাইলে খাইয়া বাঁচে, কিন্তু বড় ঘর বলিয়া ভাহাতে তেমন ইচ্ছা নাই, কিন্তু তুমি তাহাকে ধরিয়া লইয়া গিয়া চাকরিতে বসাইয়া দিলে আপন্তি করিবে না, বরং সপরিবারে খাইরা বাঁচিবে। সে ছলে ভাহার হাত ধরিয়া টানিয়া লইয়া গিয়া ছটো ধনক দিয়া তাহাকে দফ তরখানাতে বসাইয়া দেওয়া কি ভোনার অধ্যাচরণ বা পীডন করা হইবে ? সুভন্তার অবস্থাও ঠিক তাই। হিন্দুর ঘরের কুমারী মেরে. वुकारेगा विमाल, कि "कारा ला" बिना फाकित्म, वरतत मत्म यारेर ना। कारकर धित्रा লইয়া যাওয়ার ভাগ ভিন্ন তাহার মঙ্গলসাধনের উপায়ান্তর ছিল না।

"আমার যে কাজে ইচ্ছা নাই, সে কাজ আমার পক্ষে পরম মঙ্গলকর হইলেও, আমার প্রতি বলপ্রয়োগ করিয়া সে কাজে প্রবৃত্ত করিবার কাহারও অধিকার নাই।" এই আপত্তির ছইটি উত্তর আছে, আমরা বলিয়াছি। প্রথম উত্তর, উপরে বৃশ্বাইলাম। প্রথম উত্তরে আমরা এ আপত্তির কথাটা যথার্থ বলিয়া শীকার করিয়া লইয়া উত্তর দিয়াছি। ছিত্তীয় উত্তর এই যে, কথাটা সকল সময়ে যথার্থ নয়। যে কার্য্যে আমার পরম মঙ্গল, সে কার্য্যে আমার অনিচ্ছা থাকিলেও বলপ্রয়োগ করিয়া আমাকে তাহাতে প্রবৃত্ত করিছে যে

কাহারও অধিকার নাই, এ কথা সকল সময়ে খাটে না। যে রোগীর রোগপ্রভাবে প্রাপ্ত বার্ম, কিন্তু উবধে রোগীর স্বভাবস্থলত বিরাগবশতঃ সে উবধ খাইবে না, তাহাকে বলপূর্বক উবধ খাওয়াইতে চিকিংসকের এবং বন্ধ্বর্গের অধিকার আছে। সাংঘাতিক বিশোটক সেইজ্যাপূর্বক কাটাইবে না,—জোর করিয়া কাটিবার ডাক্তারের অধিকার আছে। ছেলে লেখাপড়া শিখিবে না, জোর করিয়া লেখাপড়া শিখাইবার অধিকার শিক্ষক ও পিতা মাতা প্রেভুতির আছে। এই বিবাহের কথাতেই দেখ, অপ্রাপ্তবয়ঃ কুমার কি কুমারী যদি অমুচিত বিবাহে উন্নত হয়, বলপূর্বক তাহাকে নির্ভ করিতে কি পিতা মাতার অধিকার নাই ? আজিও সভ্য ইউরোপীয় জাতিদিগের মধ্যে কন্সার বিবাহে জোর করিয়া সংপাত্রে ক্যান্দান করার প্রথা আছে। যদি পনের বংসরের কোন হিন্দুর মেয়ে কোন স্থপাত্রে আপত্তি উপন্থিত করে, তবে কোন্ পিতা মাতা জোর করিয়া তাহাকে সংপাত্রন্থ করিতে আপত্তি করিবেন ? জোর করিয়া বালিকা কন্সা সংপাত্রন্থ করিলে তিনি কি নিন্দনীয় হইবেন ? যদি না হন, তবে স্বভ্যাহরণে কৃষ্ণের অনুমতি নিন্দনীয় কেন ?

এই গেল প্রথম আপত্তির ছুই উত্তর। এখন দ্বিতীয় আপত্তির বিচারে প্রবৃত্ত হই।

ষিতীয় আপত্তি এই হইতে পারে যে, ভাল, স্বীকার করা গেল যে, কৃষ্ণ স্বভদার মঙ্গলকামনা করিয়াই, এই পরামর্শ দিয়াছিলেন—কিন্তু বলপূর্বক হরণ ভিন্ন কি তাঁহাকে অর্জুনমহিয়া করিবার অক্স উপায় ছিল না ? স্বয়ংবরে যেন ভয় ছিল, যেন মৃঢ়মতি বালিকা কেবল মুথ দেখিয়া ভূলিয়া গিয়া কোন অপাত্রে বরমাল্য দেওয়ার সন্তাবনা ছিল, কিন্তু উপায়ান্তর কি ছিল না ? কৃষ্ণ কি অর্জুন, বস্থদেব প্রভৃতি কর্তৃপক্ষের কাছে কথা পাড়িয়া রীতিমত সম্বন্ধ স্থির করিয়া, তাঁহাদিগকে বিবাহে সম্মত করিয়া কৃষ্ণা সম্প্রদান করাইতে পারিতেন। যাদবেরা কৃষ্ণের বশীভূত; কেহই তাঁহার কথায় অমত করিত না। এবং অর্জুনও স্থপাত্র, কেহই আপন্তি করিত না। তবে না হইল কেন ?

এখনকার দিনকাল হইলে, এ কাজ সহজে হইত। কিন্তু ভজার্জুনের বিবাহ চারি হাজার বংসর পূর্বের ঘটিয়াছিল, তখনকার বিবাহপ্রথা এখনকার বিবাহপ্রথার মত ছিল না। সেই বিবাহপ্রথা না ব্রিলে কৃষ্ণের আদর্শ বৃদ্ধি ও আদর্শ প্রীতি আমরা সম্পূর্ণরূপে বৃষিতে পারিব না।

মস্থতে আছে, বিবাহ অষ্টবিধ, (১) ব্রাহ্ম, (২) দৈব, (৩) আর্ব, (৪) প্রাক্ষাপত্য, (৫) আহ্বর, (৬) গান্ধবর্ব, (৭) রাক্ষস ও (৮) পৈশাচ। এই ক্রমান্বর্যটা পাঠক মনে রাধিবেন।

এই অইপ্রকার বিবাহে সকল বর্ণের অধিকার নাই। ক্ষত্রিয়ের কোন্ কোন্ বিবাহে অধিকার, দেখা ঘাউক। তৃতীয় অধ্যায়ের ২০ শ্লোকে কথিত হইয়াছে, বড়াহপূর্ক্যা বিশ্রভ কল্রভ চতুরোহবরান।

ইহার টীকার কুরুকভট্ট লেখেন, "ক্রিয়ন্ত অবরায়ুপরিতনানাসুরাদীং চতুরঃ।" তবেই ক্রিরের পক্ষে, কেবল আসুর, গান্ধর্ব, রাক্ষ্য ও পৈশাচ এই চারি প্রকার বিবাহ বৈধ। আর সকল অবৈধ।

কিন্ত ২৫ সোকে আছে---

रेपनाम्काञ्चरकिव न कर्खरको कनाइन ॥

পৈশাচ ও আহ্মর বিবাহ সকলেরই অকর্ত্তব্য। অতএব ক্ষত্তিয় পক্ষে কেবল গান্ধর্ব ও রাক্ষস এই দ্বিবিধ বিবাহই বিহিত রহিল।

ভন্মধ্যে, বরকক্সার উভয়ে পরস্পার অনুরাগ সহকারে যে বিবাহ হয়, ভাহাই গান্ধর্বি বিবাহ। এখানে স্মৃভন্দার অন্থরাগ অভাবে সে বিবাহ অসম্ভব, এবং সেই বিবাহ "কামসম্ভব," সুভরাং পরম নীতিজ্ঞ কৃষ্ণার্জ্জনের তাহা কখনও অনুমোদিত হইতে পারে না। অতএব রাক্ষস বিবাহ ভিন্ন অন্থ কোন প্রকার বিবাহ শান্ত্রান্ত্রসারে ধর্ম্মা নহে ও ক্ষত্রিয়ের পক্ষে প্রশন্ত নহে; অন্থ প্রকার বিবাহেরও সম্ভাবনা এখানে ছিল না। বলপূর্বেক ক্স্যাকে হরণ করিয়া বিবাহ করাকে রাক্ষস বিবাহ বলে। বস্তুতঃ শান্ত্রান্ত্রসারে এই রাক্ষস বিবাহই ক্ষত্রিয়ের পক্ষে একমাত্র প্রশস্ত বিবাহ। মনুর ৩ অ, ২৪ শ্লোকে আছে—

চতুরো ত্রাহ্মণভালান্ প্রশন্তান্ কবয়ো বিছ:। রাক্ষমং ক্ষত্রিয়ভৈকমান্ত্রং বৈভাশূদ্রো:।

যে বিবাহ ধর্ম্ম্য ও প্রশস্ত, আপনার ভগিনীর ও ভগিনীপতির গৌরবার্থ ও নিজকুলের গৌরবার্থ, কৃষ্ণ সেই বিবাহের পরামর্শ দিতে বাধ্য ছিলেন। অতএব কৃষ্ণ অর্জুনকে যে পরামর্শ দিয়াছিলেন, তাহাতে তাঁহার পরম শাস্ত্রজ্ঞতা, নীতিজ্ঞতা, অভ্রাস্তবৃদ্ধি এবং সর্ববিশক্ষের মানসন্ত্রম রক্ষার অভিপ্রায় ও হিতেছাই দেখা যায়।

কেহ কেহ বলিতে পারেন, এখানে মমুর দোহাই দিলে চলিবে না। মহাভারতের যুদ্ধের সময়ে মনুসংহিতা ছিল, ইহার প্রমাণ কি ? কথা স্থায়্য বটে, তত প্রাচীনকালে মনুসংহিতা সক্ষলিত হইয়াছিল কি না, সে বিষয়ে বাদ প্রতিবাদ হইতে পারে। তবে মনুসংহিতা পূর্ব্বপ্রচলিত রীতি নীতির সক্ষলন মাত্র, ইহা পশুতদিগের মত। যদি তাহা হয়, তবে যুধিষ্ঠিরের রাজস্কালে একাপ বিবাহপদ্ধতি প্রচলিত ছিল, ইহা বিবেচনা করা

বাইতে পারে। নাই পারুক—মহাভারতেই এ বিষয়ে কি আছে, ভাহাই কেথা বাউক।
এই স্কুজাহরণ-পর্ফাব্যায়েই সে বিষয়ে কি প্রমাণ পাওয়া বার, দেখা বাউক। রক্ত বেশী
পুঁজিতে হইবে না। আমরা পাঠকদিগের নিকট যে উত্তর দিতেছি, কৃষ্ণ নিজেই সেই
উত্তর বলদেবকৈ দিয়াছিলেন। অর্জুন স্কুজাকে হরণ করিয়া লইয়া গিরাছে, তুনিয়া
বাদবেরা ক্রেছ হইয়া রণসজ্জা করিতেছিলেন। বলদেব বলিলেন, অত পত্রোল করিবার
আগে, কৃষ্ণ কি বলেন শুনা যাউক। তিনি চুপ করিয়া আছেন। তথন বলদেব ক্ষক্তে
সংখোধন করিয়া, অর্জুন তাঁহাদের বংশের অপমান করিয়াছে বলিয়া রাগ প্রকাশ করিলেন,
এবং কৃষ্ণের অতিপ্রায় কি, জিজ্ঞানা করিলেন। কৃষ্ণ উত্তর করিলেন—

"অৰ্জ্জন আমাদিগের কুলের অবমাননা করেন নাই, বরং সমধিক সম্মান রক্ষাই করিয়াছেন। তিনি তোমাদিগকে অর্থল্ক মনে করেন না বলিয়া অর্থ ছারা স্বভক্তাকে গ্রহণ করিতে চেষ্টাও করেন নাই। স্বয়ংবরে কঞা লাভ করা অতীব তুরহ ব্যাপার, এই জন্মই ভাহাতে সম্মত হন নাই, এবং পিতামাভার অহ্মতি গ্রহণ পূর্বক প্রদন্তা কন্তার পাণিগ্রহণ করা তেজস্বী ক্ষত্রিয়ের প্রশংসনীয় নহে। অতএব আমার নিশ্চয় বোধ হইতেছে, কুন্তীপুল্ল ধনঞ্জয় উক্ত দোব সমন্ত পর্যালোচনা করিয়া বলপূর্বক স্বভল্লাক করিয়াছেন। এই সম্ম্ আমাদের কুলোচিত হইয়াছে, এবং কুলশীল বিভা ও বুজিসম্পন্ন পার্থ বলপূর্বক হরণ করিয়াছেন, বলিয়া স্বভল্লাও মশ্বিনী হইবেন, সন্দেহ নাই।"

এখানে कृष्ण क्रजियात চারি প্রকার বিবাহের কথা বলিয়াছেন ;---

- ১। অর্থ (বা শুক্ষ) দিয়া যে বিবাহ করা বায় ( আসুর )।
- ২। স্বয়ংবর।
- ৩। পিতা মাতা কর্ত্বক প্রদন্তা কন্তার সহিত বিবাহ ( প্রান্ধাপত্য )।
- ৪। বলপুর্বক হরণ (রাক্ষস)।

ইহার মধ্যে প্রথমটিতে কম্মাকুলের অকীর্ত্তি ও অয়শ, ইহা সর্ববাদিসক্ষত। দ্বিতীয়ের ফল অনিশ্চিত। তৃতীয়ে, বরের অগৌরব। কাজেই চতুর্থ ই এখানে একমাত্র বিহিত বিবাহ। ইহা ক্ষোক্তিতেই প্রকাশ আছে।

ভরসা করি, এমন নির্কোধ কেহই নাই যে, সিদ্ধাস্থ করেন যে, আমি রাক্ষ্য বিবাহের পক্ষ সমর্থন করিতেছি। রাক্ষ্য বিবাহ অতি নিন্দনীয়, সে কথা বলিয়া স্থান নষ্ট

<sup>\*</sup> মহাভারতের অমুশাসন-পর্কো বে বিবাহতর আছে, তাহার আমরা কোন উরেথ করিনাম না, কেন না, উহা প্রাক্তির। নেথানে রাক্ষ্য বিবাহ তীয় কর্ত্তন নিদ্দিত ও নিবিদ্ধ হইরাছে। কিন্তু তীয় বরং কর্ত্তব্যাকর্ত্তর বিবেচনা ছির করিয়া, কাশিরাক্তের তিনটি কল্পা হরণ করিয়া আনিয়াহিলেন। স্থতরাং তীয়ের রাক্ষ্য বিবাহকে নিশিত ও নিবিদ্ধ বলা সভব নহে। তীয়ের চরিত্র এই বে, বাহা নিবিদ্ধ ও নিশিত, তাহা তিনি প্রাণাত্তেও করিতেন না। বে কবি তাঁহার চরিত্র স্থাই করিয়াছেন, সে কবি কথনই তাঁহার মুখ দিলা এ কথা বাহির করেন নাই।

कता निष्प्रस्तावन । छटन दम कारण दम कवित्रमिश्चत मर्था हेश धामानित हिल, कुक ভাহার দায়ী নহেন। আমাদিগের মধ্যে অনেকের বিশাস যে, "রিফর্মর্ই" আদর্শ মন্ত্রা, এবং কৃষ্ণ বদি আদর্শ মন্থ্য, তবে মালাবারি ধরণের রিফর্মর্ হওয়াই তাঁহার উচিত ছিল, এবং এই কুপ্রধার প্রশ্নর না দিয়া দমন করা উচিত ছিল। কিন্তু আমরা মালাবারি চংটাকে আদর্শ মন্ত্রের গুণের মধ্যে গণি না, মুভরাং এ কথার কোন উত্তর দেওয়া আবশ্রক বিবেচনা कति ना ।

আমরা বলিয়াছি যে, বলপুর্বক হরণ করিয়া যে বিবাহ, ভাহা ভিন কারণে নিন্দনীয়; (১) কক্সার প্রতি অত্যাচার, (২) তাহার পিতৃকুলের প্রতি অত্যাচার, (৩) সমাজের প্রতি অত্যাচার। ক্সার প্রতি যে কোন অত্যাচার হয় নাই, বরং ভাহার পরম মঙ্গলই সাধিত হইয়াছিল, তাহা দেখাইয়াছি। একণে তাঁহার পিতৃকুলের প্রতি কোন অত্যাচার হইয়াছে কি না, দেখা যাউক। কিন্তু আর স্থান নাই, সংক্ষেপে › কথা শেষ করিতে হইবে। যাহা বলিয়াছি, তাহাতে সকল কথাই শেষ হইয়া আসিয়াছে।

কস্তাহরণে তৎপিতৃকুলের উপর ছই কারণে অত্যাচার ঘটে। (১) জাঁহাদিণের কন্তা অপাত্রে বা অনভিপ্রেত পাত্রের হস্তগত হয়। কিন্তু এখানে তাহা ঘটে নাই। অর্জুন অপাত্রও নহে, অনভিপ্রেড পাত্রও নহে। (২) তাঁহাদিগের নিজের অপমান। কিন্তু পূর্বেব যাহা উদ্ধৃত করিয়াছি, তাহার দারা প্রমাণীকৃত হইয়াছে যে, ইহাতে যাদবেরা অপমানিত হইয়াছেন বিবেচনা করিবার কোন কারণ ছিল না। এ কথা যাদবশ্রেষ্ঠ কৃষ্ণই প্রতিপন্ন করিয়াছেন, এবং তাঁহার সে কথা স্থায়সঙ্গত বিবেচনা করিয়া অপর যাদবেরা অর্জুনকে ফিরাইয়া আনিয়া সমারোহপূর্বক তাঁহার বিবাহকার্য্য সম্পন্ন করিয়াছিলেন। স্তরাং তাঁহাদের প্রতি অত্যাচার হইয়াছিল, ইহা বলিবার আমাদের আর আবশ্রকতা নাই ৷

(৩) সমাজের প্রতি অত্যাচার। যে বলকে সমাজ অবৈধ বল বিবেচনা করে, সমাজমধ্যে কাহারও প্রতি সেই বল প্রযুক্ত হইলেই সমাজের প্রতি অভ্যাচার হইল। কিন্ত যথন ডাংকালিক আর্য্যসমাজ ক্ষত্রিয়কৃত এই বলপ্রয়োগকে প্রশস্ত ও বিহিত বলিত, ্তখন সমাজের আর বলিবার অধিকার নাই যে, আমার প্রতি অত্যাচার হইল। যাহা সমাজসম্মত, তদ্বারা সমাজের উপর কোন অত্যাচার হয় নাই।

আমরা এই তত্ত্ব এত সবিস্তারে লিখিলাম, তাহার কারণ আছে। স্ভজাহরণের জন্ত কৃষ্ণদেবীরা কৃষ্ণকে কখনও গালি দেন নাই। তজ্জন্ত কৃষ্ণপক্ষসমর্থনের কোন ক্ষামরা শীকার করি বে, এ ব্যান্যাটা নিভান্ত টাপ্ররস ক্ষণরি ধরণের এইবার কিছু আমরা যে এরপ একটা ভাংপর্য্য কৃষ্টিত করিতে বাধ্য হইলাম, ভাষার কারণ আছে। বাজবদাহটা অবিকাশে ভৃতীয় স্তরান্তর্গত হইতে পারে, কিছু পুল ঘটনার কোন প্রচনা যে আদিম মহাভারতে নাই, এ কথা আমরা বলিতে প্রস্তুত্ত নহি। পর্ক্রসংগ্রহায্যায়ে এবং অম্ক্রমণিকাথ্যায়ে ইহার প্রসঙ্গ আছে। ,এই খাওবদাহ হইতে সভাপর্কের উৎপত্তি। এই বনমধ্যে ময়দানব বাস করিত। সেও পুড়িয়া মরিবার উপক্রম হইয়াছিল। সে অর্জুনের কাছে প্রাণ ভিক্লা চাহিয়াছিল; অর্জুনও শরণাগতকে রক্ষা করিয়াছিলেন। এই উপকারের প্রত্যুপকার জন্ম ময়দানব পাওবদিগের অত্যুৎকৃষ্ট সভা নির্মাণ করিয়া দিয়াছিল। সেই সভা লইয়াই সভাপর্কের কথা।

এখন সভাপর্ক অষ্টাদশ পর্কের এক পর্ক। মহাভারতের যুদ্ধের বীন্ধ এইখানে।
ইহা একেবারে বাদ দেওয়া যায় না। যদি তা না যায়, তবে ইহার মধ্যে কভটুকু
ঐতিহাসিক তব্ব নিহিত থাকিতে পারে, তাহা বিচার করিয়া দেখা উচিত। সভা এবং
তত্ত্পলক্ষেরাজস্থ যজ্জকে মৌলিক এবং ঐতিহাসিক বলিয়া গ্রহণ করার প্রতি কোনই
আপত্তি দেখা যায় না। যদি সভা ঐতিহাসিক হইল, তবে তাহার নির্মাতা এক জন
অবশ্য থাকিবে। মনে কর, সেই কারিগর বা এঞ্জনিয়রের নাম ময়। হয়ত সে
অনার্য্যংশীয়—এজন্ম তাহাকে ময়দানব বলিত। এমন হইতে পারে যে, সে বিপন্ন হইয়া
অর্জ্নের সাহায্যে জীবন লাভ করিয়াছিল, এবং কৃতজ্ঞতাবশতঃ এই এঞ্জিনিয়রী কাজটুকু
করিয়া দিয়াছিল। যদি ইহা প্রকৃত হয়, তবে সে যে কিরপে বিপন্ন হইয়া অর্জ্নকৃত
উপকার প্রাপ্ত ইইয়াছিল, সে কথা কেবল খাণ্ডবদাহেই পাওয়া যায়। অবশ্য খীকার
করিতে হইবে যে, এ সকলই কেবল অন্ধকারে চিল মারা। তবে অনেক প্রাচীন ঐতিহাসিক
তত্ত্বই এইরপ অন্ধকারেও চিল।

হয়ত, ময়দানবের কথাটা সম্দায়ই কবির সৃষ্টি। তা যাই হৌক, এই উপলক্ষে কবি যে ভাবে কৃষ্ণার্জ্বনের চরিত্র সংস্থাপিত করিয়াছেন, তাহা বড় মনোহর। তাহা না লিখিয়া থাকা যায় না। ময়দানব প্রাণ পাইয়া অর্জ্বনকে বলিলেন, "আপনি আমাকে পরিত্রাণ করিয়াছেন, অতএব আজ্ঞা করুন, আপনার কি প্রত্যুপকার করিব ?" অর্জ্বক কুছুই প্রত্যুপকার চাহিলেন না, কেবল প্রীতি ভিক্ষা করিলেন। কিন্তু ময়দানব ছাড়েনা; কিছু কান্ধ না করিয়া যাইবে না। তখন অর্জ্বন তাঁহাকে বলিলেন,—

ে কৈ কৰে। জুনি সামানুত্য হইতে কৰা সাইয়াত বলিয়া আনাৰ প্ৰভাগৰাৰ ব্যৱতে ইকা কৰিছেত, এই নিষিত ভোষাৰ ছাল হোন কৰু সুপান কৰিয়া নইতে ইকা হয় না।"

ইহাই নিকাম ধর্ম; শ্রিটান ইউরোপে ইহা নাই। বাইবেলে বে ধর্ম অনুজ্ঞাত হইয়াছে, স্বৰ্গ বা ইম্বর-প্রীতি তাহার কাম্য। আমরা এ সকল পরিত্যাগ করিয়া পাশ্চাত্য গ্রন্থ হইতে যে ধর্ম ও নীতি শিক্ষা করিতে হাই, আমাদের বিবেচনায় সেটা আমাদের হর্তাগ্য। অর্জ্ক্নবাক্যের অপরার্জে এই নিকাম ধর্ম আরও স্পষ্ট হইতেছে। ময় যদি কিছু কাম্প করিতে পারিলে মনে সুধী হয়, তবে সে সুধ হইতে অর্জ্ক্ন তাহাকে বঞ্চিত করিতে অনিজ্ক্ক। অতএব তিনি বলিতে লাগিলেন,—

"তোমার অভিলাব যে বার্থ হয়, ইহাও আমার অভিপ্রেড নহে। অতএব তুমি কুকের কোন কর্ম কর, তাহা হইলেই আমার প্রত্যুগকার করা হুইবে।"

, অর্থাৎ, তোমার ছারা যদি কাজ লইতেই হয়, তবে সেও পরের কাজ। আপনার কাজ লওয়া হইবে না।

তখন ময় কৃষ্ণকে অন্ধ্রোধ করিলেন—কিছু কাজ করিতে আদেশ কর। ময় "দানবকুলের বিশ্বকর্মা"—বা চীফ্ এঞ্জিনিয়র। কৃষ্ণও তাঁহাকে আপনার কাজ করিতে আদেশ করিলেন না। বলিলেন, "যুধিষ্ঠিরের একটি সভা নির্মাণ কর। এমন সভা গড়িবে, মনুয়ো যেন তাহার অনুকরণ করিতে না পারে।"

ইহা কৃষ্ণের নিজের কাজ নহে—অথচ নিজের কাজ বটে। আমরা পূর্ব্বে বিলয়ছি, কৃষ্ণ স্বজীবনে তুইটি কার্যা উদ্দিষ্ট করিয়াছিলেন—ধর্মপ্রচার এবং ধর্মরাজ্ঞাসংস্থাপন। ধর্মপ্রচারের কথা এখনও বড় উঠে নাই। এই সভা নির্মাণ ধর্মরাজ্ঞাসংস্থাপনের প্রথম সূত্র। এইখানেই তাঁহার এই অভিসন্ধির প্রথম পরিচয় পাওয়া যায়। মুধিন্টিরের সভা নির্মাণ হইতে যে সকল ঘটনাবলী হইল, শেষে তাহা ধর্মরাজ্ঞাসংস্থাপনে পরিণত হইল। ধর্মরাজ্ঞাসংস্থাপন, জগতের কাজ; কিন্তু যখন তাহা কৃষ্ণের উদ্দেশ্য, তখন এ সভাসংস্থাপন তাঁহার নিজের কাজ।

গত অধ্যায়ে সমাজসংস্করণের কথাটা উঠিয়াছিল। আমরা বলিয়াছি যে, তিনি সমাজসংস্থাপক বা Social Reformer হইবার প্রয়াস পান নাই। দেশের নৈতিক এবং রাজনৈতিক পুনজ্জীবন (Moral and Political Regeneration), ধর্মপ্রচার এবং ধর্মরাজ্ঞা-সংস্থাপন, ইহাই তাঁহার উদ্দেশ্য। ইহা ঘটিলে সমাজসংস্কার আপনি ঘটিয়া উঠে— ইহা না ঘটিলে সমাজসংস্কার কোন মতেই ঘটিবে না। আদর্শ মহান্ত তাহা জানিতেন,— কানিকেন সাহিত্য পাই না কৰিবা কেবল একটা তালে কল বেডিলে কল বনে নাই বিশিন্তা কাৰ্যা কৰিবা কৰিবা কাৰ্যা কাৰ্যা কাৰ্যা কৰিবা কৰিবা কাৰ্যা কাৰ্যা কৰিবা কৰিবা কৰিবা কৰিবা কৰিবা কৰিবা কৰিবা কাৰ্যা কাৰ্যা কাৰ্যা কাৰ্যা কাৰ্যা কাৰ্যা কাৰ্যা কৰিবা কৰিবাৰ কৰিবা কৰিবাৰ কৰিবা কৰি

## পঞ্চম পরিচ্ছেদ

### ক্বফের মানবিকতা

কৃষ্ণচরিত্রের এই সমালোচনায় আমি কৃষ্ণের কেবল মানুষী প্রকৃতিরই সমালোচনা করিতেছি। তিনি ঈশ্বর কি না, তাহা আমি কিছু বলিতেছি না। সে কথার সঙ্গে পাঠকের কোন সম্বন্ধ নাই। কেন না, আমার যদি সেই মত হয়, তবু আমি পাঠককে সে মত গ্রহণ করিতে বলিতেছি না। গ্রহণ করা না করা, পাঠকের নিজের বৃদ্ধি ও চিন্তের উপর নির্ভর করে, অন্থরোধ চলে না। স্বর্গ জেলখানা নহে—তাহার যে একটি বৈ ফটক নাই, এ কথা আমি মনে করি না। ধর্ম এক বস্তু বটে, কিন্তু তাহার নিকটে পৌছিবার আনেক পথ আছে—কৃষ্ণভক্ত এবং খুষ্টিয়ান উভয়েই সেখানে পৌছিতে পারে। অতএব কেহ কৃষ্ণধর্ম গ্রহণ না করিলে, আমি তাঁহাকে পতিত মনে করিব না, এবং ভরসা করি যে কৃষ্ণঘেষী বা প্রাচীন বৈষ্ণবের দল আমাকে নির্যুগামী বলিয়া ভাবিবেন না।

আমাদের এখন বলিবার কথা এই, আমরা তাঁহার মানুষী প্রকৃতির মাত্র সমালোচন করিতেছি। আমরা তাঁহাকে আদর্শ মনুয় বলিয়াছি। ইহাতে তাঁহার মনুয়াতীত কোন

 <sup>&</sup>quot;ধর্মের অসংখ্য ছার। বে কোন প্রকারে হউক ধর্মের অনুষ্ঠান করিলে উহা কলাপি নিফল হর না।"—মহাভারত,
 শান্তিপর্ক, ১৭৪ আ।

আইনি আকিবের কার্যার বিকার জীব আতিমির রাইবা । বালিয়াই এমন হইছে নারে যে, ইবন নোকনিয়াই আম ব্যবহার কারে আর্থানির রাইবা । বালি আই হয়, তবে তিনি কেবল নার্থানিক বাজিকে, তার্যাকে কেবল নার্থানিক নার্থা করিবেন । তিনি কর্মান কোনাকীক লজিব হারা কোন বাজিক বা আলৌকিক কার্য্য নির্কাহ করিবেন না । কেনা না, মহয়ের কোন আলৌকিক লজি নাই । যিনি তাহার আলার করিয়া কর্মান করিবেন, তিনি আর মহয়ের আদর্শ হইতে পারিকেন না । যে শক্তি নাইর, তাহার অহুকরণ মহুয়া করিবে কি প্রকারে ।

অতএব, প্রীকৃষ্ণ ঈশবের অবতার হইলেও তাঁহার কোন অলৌকিক শক্তির বিকাশ বা অমান্থবী কার্যাসিদ্ধি সম্ভবে না। মহাভারতের যে সকল অংশে কৃষ্ণের অলৌকিক শক্তির আরোপ আছে, তাহা অমূলক এবং প্রক্রিপ্ত কি না, সে কথার বিচার আমরা যথাস্থানে করিব। এক্ষণে আমাদিগের বক্তব্য এই যে, কৃষ্ণ কোথাও আপনাকে ঈশর বলিয়া পরিচয় দেন না। ক কোথাও এমন প্রকাশ করেন নাই যে, তাঁহার কোন প্রকার অমান্থবিক শক্তি আছে। কেহ তাঁহাতে ঈশ্বরত আরোপ করিলে, তখন তিনি সে কথার অন্থমোদন করেন নাই, বা এমন কোন আচরণ করেন নাই, যাহাতে তাহাদের সেই বিশ্বাস দৃঢ়ীকৃত হইতে পারে। বরং এক স্থানে তিনি স্পষ্টই বলিয়াছেন, "আমি যথাসাধ্য পুরুষকার প্রকাশ করিতে পারি, কিন্ত দৈবের অমুষ্ঠানে আমার কিছুমাত্র ক্ষমতা নাই।" ঞ

তিনি যত্নপূর্বক মন্তুয়োচিত আচার ব্যবহারের অনুষ্ঠান করেন। যাহার মনে থাকে যে, আমি একটা দেবতা বলিয়া পরিচিত হইব, সে একটু মন্তুয়োচিত আচারের উপর চড়ে,

Sermon by Dr. Brookly, delivered at Trinity Church, Boston, March 29th, 1885.

क्षीकृष मचल चामि किए धहे कथा वनि ।

रेनवः छू न मत्रा नकार कर्च कर्त्वः कथकन ।

केत्नांत्रशस्त् १४ व्यवाहा

<sup>&</sup>quot;We forget that Christ incarnate was such as we are, and some of us are putting him where he can be no example to us at all. Let no fear of losing the dear great truth of the divinity of Jesus make you lose the dear great truth of the humanity of Jesus. He took upon himself our nature; as a man of the like passions, he fought that terrible fight in the wilderness; year by year, as an innocent man, was he persecuted by narrow-hearted Jews; and his was a humanity whose virtue was pressed by all the needs of the multitude and yet kept its richness of nature; a humanity which, though given up to death on the cross, expressed all that is within the capacity of our own humanity; and if we really follow him we shall be holy even as he is holy."

<sup>া</sup> যে ছই এক স্থানে এল্লপ কথা আছে, সে সকল অংশ যে প্রক্রিস্ত, তাহাও ববাস্থানে আমরা প্রমাণীকৃত করিব।

<sup>‡</sup> ष्यरः हि ७९ कतियामि नतः भूक्यकात्रछः।

কাক লৈ ভাৰ কোৰাও দাৰিও হয় না। এই সকল কথাৰ উদায়ব্যস্ত্ৰণ ভিনি বাজনান্ত্ৰণ গৈছ বৃশিটিবাদিও নিকট বিদার গ্ৰহণ কৰিয়া, বখন দাৰকা বাজা কৰেব, ভগন প্ৰিটি ব্যৱস্থা আচৰণ কৰিয়াছিলেন, ভাহার বৰ্ণনা উচ্চত করিভেডি। উহা মতান্ত মানুবিক :

বৈশ্পারন কহিলেন, ভগবান্ বাজ্বদেব পরম প্রীত পাণ্ডবর্গ কর্ত্বক অভিপ্রিত কইবা বিশ্বনিধা বাঙ্বপ্রছেব বাদ করিলেন। পরিপেবে পিতৃদর্শনে সাভিপর উৎক্ষ কইবা বাজবান গমন করিছে নিজার আভিলাবী হইলেন। তিনি প্রথমতং ধর্মরাজ বৃধিষ্টিরকে আমন্ত্রণ করিবা পশ্চাং বীর পিতৃত্বা কৃষ্টী রেবীর চরণবন্দন করিলেন। তথন বাজ্বদেব, সাক্ষাংকরণমানসে বীর ভরিনী ক্ষ্তন্তর স্মীপে উপরিত কইবা, ব্যার্থিক বর্ধার্থ হিতকর জ্ঞাকর ও অথগুলীয় বাক্যে তাঁহাকে নানাপ্রকার ব্যাইকোন। ভ্রতভারিদী ভরাও তাঁহাকে জাননী প্রভৃতি বজনসমীপে বিজ্ঞাপনীয় বাক্য সমূলর কহিবা দিয়া বারংবার পূজা ও অভিবালন করিলেন। রিফবংশাবভংস ক্লক তাঁহার নিকট বিলায় লইয়া প্রোপদী ও থোম্যের সহিত সাক্ষাং করিলেন। থোম্যকে বথাবিধি বন্ধন ও প্রোপদীকে সন্ভাবণ ও আমন্ত্রণ করিয়া আজ্বনমন্তিব্যাহারে তথা হইতে ক্ষুধিটিবালি প্রাত্তিত্ত মহেক্ষের গ্রায় শোভা পাইতে লাগিলেন।

তৎপরে কৃষ্ণ যাত্রাকালোচিত কার্য্য করিবার মানসে খানাস্তে অলভার পরিধান করিয়া মালা জপ, নমস্কার ও নানাবিধ গন্ধজ্বা বারা দেব ও বিজ্ঞাপের পূজা সমাধা করিলেন। তিনি ক্রমে ক্রমে ভৎকালোচিত সমস্ত কার্য্য সমাধা করিয়া স্বপুর সমনোভোগে বহিঃকক্ষায় বিনির্গত হইলেন। স্বভিবাচক ব্রাহ্মণগণ দধিপাত্র স্থলপুষ্প ও অক্ষত প্রভৃতি মান্দল্য বন্ধ হতে করিয়া তথায় উপন্থিত ছিলেন। বাহ্দেব জীহাদিগকে ধনদানপূর্বক প্রদক্ষিণ করিলেন। পরে অত্যুৎকৃষ্ট ভিথিনক্ষত্রযুক্ত মুহুর্জে গদা চক্র অসি শার্ক প্রভৃতি অন্ত্রণস্ত্রপরিবৃত গ্রুড়কেতন বায়ুবেগগামী কাঞ্চনময় রথে আরোহণ করিয়া স্বপুরে গমন করিতেছেন, এমন সময়ে মহারাজ যুধিষ্টির স্নেহপরতম্ব হইয়া সেই রথে আরোহণপূর্বক দারুক সারথিকে তৎস্থান হইতে স্থানাস্তবে উপবেশন করাইয়া স্বয়ং সার্থি হইয়া বল্গা গ্রহণ করিলেন। মহাবাহ অর্জ্নও তাহাতে আবোহণ করিয়া স্বর্ণদণ্ডবিরাজিত খেত চামর গ্রহণপূর্বক শ্রীকৃষ্ণকে বীজন করত: প্রদক্ষিণ করিলেন। মহাবলপরাক্রান্ত ভীমদেন নকুল এবং সহদেব, ঋত্বিক্ ও পুরোহিতগণ সমভিব্যাহারে তাঁহার অফুগমন করিতে লাগিলেন। শত্রবলাস্তক বাস্থদেব যুধিষ্টিরাদি আতৃগণ কর্তৃক অন্থগম্যমান ইইয়া শিক্তগণাস্থগত গুরুর স্তায় শোভা পাইতে লাগিলেন। তিনি অর্জ্নকে আমন্ত্রণ ও গাঢ় আলিক্ন, যুধিটির ও ভীমদেনকে পূজা এবং নকুল ও সহদেবকে সম্ভাষণ করিলেন। যুধিটির ভীমসেন ও অর্জ্জুন তাঁহাকে আলিক্ষন এবং নকুল ও সহদেব তাঁহাকে অভিবাদন করিলেন। তৎপরে ক্রমে ক্রমে আর্দ্ধ যোজন গমন করিয়া শক্রনিস্পদন ক্লফ মুধিষ্টিরকে আমন্ত্রণ করত: প্রতিনিবৃত্ত হউন বলিয়া তাঁহার পাদবয় গ্রহণ করিলেন। ধর্মরাজ মুধিষ্টির চরণপতিত পতিতপাবন কমললোচন কৃষ্ণকে উখাপিত করিয়া তাঁহার মন্তকালাণপূর্বক স্বভবনে গমন করিতে অন্তমতি করিলেন। তথন ভগবান্ বাহদের পাওবগণের সহিত ষ্ণাবিধি প্রতিক্ষা করত: অতি

ক্ষিত্র ক্ষিত্র ক্ষিত্র ক্ষিত্র ক্ষিত্র ক্ষিত্র ক্ষান্ত বাইনের ক্ষান্তর ক্ষান্তর ক্ষিত্র ক্ষান্তর ক্ষিত্র ক্ষান্তর ক্য

## यर्छ পরিচ্ছেদ

#### জরাসন্ধবধের পরামর্শ

এ দিকে সভানির্মাণ হইল। যুধিষ্ঠিরের রাজস্য় যজ্ঞ করিবার প্রস্তাব হইল। সকলেই সে বিষয়ে মত করিল, কিন্তু যুধিষ্ঠির কুন্ডের মত ব্যতীত তাহাতে প্রবৃত্ত হইতে অনিচ্ছুক—কেন না, কৃষ্ণই নীতিজ্ঞ। অতএব তিনি কৃষ্ণকে আনিতে পাঠাইলেন। কৃষ্ণও সংবাদপ্রাপ্তিমাত্র খাণ্ডবপ্রস্থে উপস্থিত হইলেন।

রাজস্যের অন্ত্রান সহজে যুধিষ্ঠির কৃষ্ণকে বলিতেছেন :---

"আমি রাজস্ম যজ্ঞ করিতে অভিলাষ করিয়াছি। ঐ যক্ষ কেরল ইচ্ছা করিলেই সম্পন্ন হয় এমত নহে। যে রূপে উহা সম্পন্ন হয়, তাহা তোমার স্থবিদিত আছে। দেখ, যে ব্যক্তিতে সকলই সম্ভব, যে ব্যক্তি সর্বত্ত পূজ্য, এবং যিনি সমুদায় পৃথিবীর ঈশ্বর, সেই ব্যক্তিই রাজস্মামুঠানের উপযুক্ত পাত্ত।"

কৃষ্ণকে যুধিষ্ঠিরের এই কথাই জিজ্ঞান্ত। তাঁহার জিজ্ঞান্ত এই যে—"আমি কি সেইরূপ ব্যক্তি? আমাতে কি সকলই সন্তব ? আমি কি সর্বত্র পূজ্য, এবং সমুদ্র পৃথিবীর ঈশ্বর ?" যুধিষ্ঠির আতৃগণের ভূজবলে এক জন বড় রাজা হইয়া উঠিয়াছেন বটে, কিন্তু তিনি এমন একটা লোক হইয়াছেন কি যে রাজস্মের অনুষ্ঠান করেন ? আমি কত বড় লোক, তাহার ঠিক মাপ কেহই আগনা আপনি পায় না। দাক্তিক ও চ্রাত্মণণ খুব

বিষয়ে তিনি ব্রিটারের ভার সার্থান ও বিনয়সভার বাজির ভার সার্থানে বির্বাহন বাজে বাজির বির্বাহিন বালে বালির হিছার বাজু বিশ্বাস হইতেছে না। তিনি আপনার মন্ত্রিগণ ও ভীমান্ত্রনাদি অহলানকে ভারিয়া ভিজ্ঞাসা করিয়াছিলেন, "কেমন, আমি রাজস্র যজ্ঞ করিতে পারি বিঃ" তাহারা বলিয়াছেন—"হাঁ, অবভা পার। তৃমি তার বোগ্য পার।" থোম্য হৈলায়নারি অবিগণকে ডাকিয়া জিজ্ঞাসা করিয়াছিলেন, "কেমন, আমি কি রাজস্যুর পারি?" ভাঁহারাও বলিয়াছিলেন, "পার। তৃমি রাজস্বায়ন্তানের উপযুক্ত পার।" তথাপি সার্থান রিয়াছিলেন, ব্রাস হউন,—যুথিটিরের নিকট পরিচিত্ত ব্যক্তিদিগের মধ্যে যিনি সর্কাপেকা ল্লেচ, তাহার কাছে এ কথার উত্তর না তানিলে, যুথিটিরের সন্দেহ যায় না। ভাই "মহাবাছ সর্কলোকোত্তম" কৃষ্ণের সহিত পরামর্শ করিতে ছির করিলেন। ভাবিলেন, "কৃষ্ণ সর্কজ্ঞ ও স্বর্কৃহৎ, তিনি অবভাই আমাকে সংপরামর্শ দিবেন।" তাই তিনি কৃষ্ণকে আনিতে লোক পাঠাইয়াছিলেন, এবং কৃষ্ণ আদিলে তাই, তাঁহাকে প্রেজাত্বত কথা জিল্ঞাসা করিতেছেন। কেন তাঁহাকে জিল্ঞাসা করিতেছেন, তাহাও কৃষ্ণকে খুলিয়া বলিতেছেন।

"আমার অন্তান্ত স্কুলগণ আমাকে ঐ যক্ত করিতে পরামর্শ দিয়াছেন, কিছু আমি তোমার পরামর্শ না লইয়া উহার অফুর্চান করিতে নিশ্চয় করি নাই। হে রুঞ্চ! কোন কোন ব্যক্তি বন্ধুতার নিমিত্ত দোবোদেখাবণ করেন না। কেছ কেছ স্বার্থপর হইয়া প্রিয়বাক্য কছেন। কেছ বা ঘাহাতে আপনার হিত হয়, তাহাই প্রিয় বলিয়া বোধ করেন। হে মহাত্মন্! এই পৃথিবী মুধ্যে উক্ত প্রকার লোকই অধিক, স্থতরাং তাহাদের পরামর্শ লইয়া কোন কর্যায় করা যায় না। তৃমি উক্ত দোবরহিত ও কাম-ক্রোধ-বিবজ্জিত; অতএব আমাকে বথার্থ পরামর্শ প্রদান কর।"

পাঠক দেখুন, কৃষ্ণের আত্মীয়গণ যাঁহারা প্রত্যন্থ তাঁহার কার্য্যকলাপ দেখিতেন, তাঁহারা কৃষ্ণকে কি ভাবিতেন।ক আর এখন আমরা তাঁহাকে কি ভাবি। তাঁহারা

<sup>\*</sup> পাওব পাঁচ জনের চরিত্র বুজিমান সমালোচকে সমালোচনা করিলে দেখিতে পাইবেন যে, বুধিন্তিরের এধান ঋণ, ভাঁছার সাবধানতা। ভাম ছু:সাহসী, "গোঁয়ার", অর্জন আপেনার বাহুবলের গোঁরব জানিয়া নির্ভর ও নিশ্চিস্ত, যুখিন্তির সাবধান। এ জগতে সাবধানতাই অনেক স্থানে ধর্ম বলিয়া পরিচিত হয়। কলাটা এখানে জ্যোস্থাক ইইলেও, বড় গুরুতর কথা বলিয়াই এখানে ইহার উথাপন করিলাম। এই সাবধানভার সঙ্গে বুধিন্তিরের লুতাভুরাগ কড্টুলু সঙ্গত, তাহা দেখাইবার এ স্থান নহে।

<sup>†</sup> খুৰিষ্টিরের মুখ হইতে বাজবিক এই কথাগুলি বাহির হইরাছিল, আর তাহাই কেহ লিখিয়া রাখিরাছে, এমত নহে। মৌলিক মহাভারতে ভাঁহার কিরূপ চরিত্র প্রচায়িত হইরাছিল, ইহাই আমাধের আলোচ্য।

কাৰিকেই কা বাদ্যান্ত বিবাহিত স্থানেক। সভাৰতে কানোৰাইছে, বৰ্তনাহোত্ত্ব, পৰ্বজ্ঞ ও স্বাহত, স্থানত জানি ভিনি নাসট, ধনীনাসনচোচ, স্থানী, বিশ্বাবাহী বিশ্বকীসূত, এবং সভাজ কোৰস্ক। বিনি হতেঁব চরনাধর্শ বলিয়া আচীন এতে প্রিচিত, ভাছাকে বে লাভি এ পলে অবনত ক্রিয়াতে, সে বাভিন সংখ্যাব বর্তনাপ হইবে, বিচিত্র বি !

বৃৰিষ্টির যাহ। ভাবিয়াছিলেন, ঠিক তাহাই ঘটিল; যে অপ্রিয় সত্যবাকা আর কেহই যুখিটিরকে বলে নাই, কৃষ্ণ তাহা বলিলেন। মিষ্ট কথার আবরণ দিয়া যুখিটিরকে তিনি বলিলেন, "তুমি রাজসুয়ের অধিকারী নও, কেন না সমাট ভিন্ন রাজসুয়ের অধিকার হয় না, তুমি সমাট নও। মগধাধিপতি জরাসন্ধ এখন সমাট। তাহাকে জয় না করিলে তুমি রাজসুয়ের অধিকারী হইতে পার না ও সম্পন্ন করিতে পারিবে না।"

বাঁহারা কৃষ্ণকে স্বার্থপর ও কৃচক্রী ভাবেন, তাঁহারা এই কথা শুনিয়া বলিলেন, "এ কৃষ্ণের মতই কথাটা হইল বটে। জ্বাসন্ধ কৃষ্ণের পূর্বশক্র, কৃষ্ণ নিজে তাঁহাকে আটিয়া উঠিতে পারেন নাই; এখন স্থযোগ পাইয়া বলবান পাশুবদিগের ছারা তাহার বধ-সাধন করিয়া আপনার ইউসিদ্ধির চেষ্টায় এই প্রামশ্টা দিলেন।"

কিন্তু আরও একটু কথা বাকি আছে। জরাসন্ধ সম্রাট, কিন্তু তৈমুরলঙ্গ বা প্রথম নেপোলিয়ানের স্থায় অত্যাচারকারী সম্রাট। পৃথিবী তাহার অত্যাচারে প্রপীড়িত। জরাসন্ধ রাজস্য়যজ্ঞার্থ প্রতিজ্ঞা করিয়া, "বাহুবলে সমস্ত ভূপতিগণকে পরাজয় করিয়া সিংহ যেমন পর্বতকন্দর-মধ্যে করিগণকে বন্ধ রাখে, সেইরূপ তাঁহাদিগকে গিরিত্রে বন্ধ রাখিয়াছে।" রাজগণকে কারাবন্ধ করিয়া রাখার আর এক ভয়ানক তাংপর্যা ছিল। জরাসন্ধের অভিপ্রায়, সেই সমানীত রাজগণকে যজ্ঞকালে সে মহাদেবের নিকট বলি দিবে। প্রেক্ যে যজ্ঞকালে কেহ কখনও নরবলি দিত, ভাহা ইভিহাসজ্ঞ পাঠককে বলিভে ইইবে না। স্ক্ষ মুধিষ্টিরকে বলিভেছেন,

"হে ভরতকুলপ্রদীপ! বলিপ্রদানার্থ সমানীত ভূপভিগণ প্রোক্ষিত ও প্রয়ন্ত হইয়া প্রাদিগের ফ্রায় প্রপতির গৃহে বাস করত অতি কটে জীবন ধারণ করিতেছেন। ছ্রাত্মা জ্রাসন্ধ তাঁহাদিগকে অচিরাৎ

<sup>\*</sup> কেই কদাচিং দিত-নামাজিক প্ৰথা ছিল না। কৃষ্ণ এক স্থানে বলিতেছেন, "আমন্ত্ৰা কথন নরবলি দেখি নাই।"

ভৈন্ন কৰিবে, এই নিৰ্মিত আমি ভাষাৰ সহিত বুকে প্ৰবৃত্ত হ'হতে উপৰেশ দিতেছি। ঐ সুষাস্থা বৰুষীতি জম স্থাতিকে আমন্তন কৰিবছৈ, কেবল চতুৰ্বল জনের অপ্ৰতুল আহে; চতুৰ্বল জন আমীত হ'ইলেই ঐ নুপাধন উহাদের সকলকে একজালে পছেবৰ কৰিবে। হে ধৰ্মাত্মন্। একৰে যে ব্যক্তি ছ্বাত্মা জনাসমের ঐ ক্রে কর্মে বিস্ন উৎপাদন কৰিছে পারিবেন, তাঁহার যশোৱাশি ভ্যগুলে দেনীপার্মান হ'ইবে, এবং বিনি উহাকে জন করিতে পারিবেন, তিনি নিশ্চয় সাম্রাভ্য লাভ করিবেন।"

অতএব জরাসন্ধবধের জন্ত যুখিন্তিরকে কৃষ্ণ যে পরামর্শ দিলেন, তাহার উদ্দেশ্ত, কৃষ্ণের নিজের হিত নহে;—যুখিন্তিরেরও যদিও তাহাতে ইষ্টসিদ্ধি আছে, তথাপি তাহাও প্রধানতঃ ঐ পরামর্শের উদ্দেশ্ত নহে; উহার উদ্দেশ্ত কারাক্রদ্ধ রাজমণ্ডলীর হিত—জরাসদ্ধের অত্যাচারপ্রশীড়িত ভারতবর্ষের হিত—সাধারণ লোকের হিত। কৃষ্ণ নিজে তথন বৈবতকের তুর্গের আশ্রায়ে, জরাসদ্ধের বাছর অতীত এবং অজ্যে; জরাসদ্ধের বধে তাঁহার নিজের ইষ্টানিষ্ট কিছুই ছিল নাই। আর থাকিলেও, যাহাতে লোকহিত সাধিত হয়, সেই পরামর্শ দিতে তিনি ধর্মতঃ বাধ্য—সে পরামর্শে নিজের কোন স্বার্থসিদ্ধি থাকিলেও সেই পরীমর্শ দিতে বাধ্য। এই কার্য্যে লোকের হিত সাধিত হইবে বটে, কিন্তু ইহাতে আমারও কিছু স্বার্থসিদ্ধি আছে,—এমন পরামর্শ দিলে লোকে আমাকে স্বার্থপর মনে করিবে—অতএব আমি এমন পরামর্শ দিব না;—বিনি এইরপ ভাবেন, তিনিই যথার্থ স্বার্থপর এবং অধ্যম্মিক, কেন না তিনি আপনার মর্য্যাদাই ভাবিলেন, লোকের হিত ভাবিলেন না। যিনি সে কলঙ্ক সাদরে মস্তকে বহন করিয়া লোকের হিতসাধন করেন, তিনিই আদর্শ ধার্ম্মক। প্রীকৃষ্ণ সর্ববর্তই আদর্শ ধার্ম্মক।

যুষিষ্ঠির সাবধান ব্যক্তি, সহজে জরাসদ্ধের সঙ্গে বিবাদে রাজি হইলেন না। কিন্তু ভীমের দৃশু ভেজন্থী ও জর্জুনের তেজাগর্ভ বাক্যে, ও কৃষ্ণের পরামর্শে তাহাতে শেষে সক্ষত হইলেন। ভীমার্জ্জ্ন ও কৃষ্ণ এই ভিন জন জরাসদ্ধ-জয়ে যাত্রা করিলেন। যাহার জগণিত সেনার ভয়ে প্রবল পরাক্রান্ত বৃষ্ণিবংশ রৈবতকে আপ্রায় গ্রহণ করিয়াছিলেন, তিন জন মাত্র তাহাকে জয় করিতে যাত্রা করিলেন, এ কিরপ পরামর্শ ? এ পরামর্শ কৃষ্ণের, এবং এ পরামর্শ কৃষ্ণের আদর্শচরিত্রান্ত্যায়ী। জরাসদ্ধ ছরাত্মা, এজস্থ সে দগুনীয়, কিন্তু তাহার সৈনিকেরা কি অপরাধ করিয়াছে যে, তাহার সৈনিকদিগকে বধের জন্থ সৈম্ম লইয়া যাইতে হইবে ? এরূপ সসৈত্র যুদ্ধে কেবল নিরপরাধীদিগের হত্যা, আর হয়ভ অপরাধীরও নিছ্তি; কেন না জরাসদ্ধের সৈত্রবল বেশী, পাশুবসৈত্র তাহার সমকক্ষ না হইতে পারে। কিন্তু তথ্নকার ক্ষত্রিয়ণণের এই ধর্ম ছিল যে, বৈরথা যুদ্ধে আয়ুত হইলে

কৈছই বিমুখ ছইডেন না। অডএই কৃষ্ণের অভিসন্ধি এই যে, অনুর্থক লোকক্ষা না করিবা, তাঁহারা ভিন জন মাত্র জ্বাস্থানের সম্পুথীন হইয়া ভাহাকে ছৈরখা যুদ্ধে আহুত করিবেন—তিন জনের মধ্যে এক জনের সঙ্গে দুদ্ধে সে অবশ্য স্থীকৃত হইবে। তখন যাহার খারীরিক বল, সাহস ও শিক্ষা বেশী, সেই জিভিবে। এ বিষয়ে চারি জনেই শ্রেষ্ঠ। কিন্তু যুদ্ধসম্বদ্ধে এইরূপ সম্ভন্ন করিয়া তাঁহারা স্নাভক ভ্রাক্ষণেবেশে গমন করিলেন। এ ছয়্মবেশ কেন, ভাহা বুঝা যায় না। এমন নহে যে গোপনে জরাসদ্ধকে ধরিয়া বধ করিবার তাঁহাদের সম্ভন্ন ছল। তাঁহারা শক্রভাবে, ভারস্থ ভেরী সকল ভগ্প করিয়া প্রাকার চৈত্য চূর্ব করিয়া জরাসদ্ধসভায় প্রবেশ করিয়াছিলেন। অভএব গোপন উদ্দেশ্য নহে। ছয়্মবেশ কৃষ্ণার্জ্নের অযোগ্য। ইহার পর আরও একটি কাণ্ড, তাহাও শোচনীয় ও কৃষ্ণার্জ্কনের অযোগ্য বলিয়াই বোধ হয়। জরাসদ্ধের সমীপবর্তী হইলে ভীমার্জ্ন "নিয়মস্থ" হইলেন। নিয়মস্থ হইলে কথা কহিতে নাই। তাঁহারা কোন কথাই কহিলেন না। স্তরাং জনাসদ্ধের সক্ষে হইলে কথা কহিবের ভার কৃষ্ণের উপর পড়িল। কৃষ্ণ বলিলেন, "ইহারা নিয়মস্থ, এক্ষণে কথা কহিবেন না; প্র্বরাত্র অতীত হইলে আপনার সহিত আলাপ করিবেন।" জ্বরাসদ্ধ কৃষ্ণের বাক্য অবণানন্তর তাঁহাদিগকে যজ্ঞালয়ে রাখিয়া স্বীয় গৃহে গমন করিলেন, এবং অর্জরাত্র সময়ে পুনরায় ভাহাদের সমীপে সমুপন্থিত হইলেন।

ইহাও একটা কল কৌশল। কল কৌশলটা বড় বিশুদ্ধ রক্ষমের নয়—চা চুরী বটে।
ধর্মাত্মার ইহা যোগ্য নহে। এ কল কৌশল ফিকির কন্দীর উদ্দেশ্যটা কি ? যে কৃষ্ণার্চ্জুনকে
এত দিন আমরা ধর্মের আদর্শের মত দেখিয়া আসিতেছি, হঠাৎ তাঁহাদের এ অবনতি
কেন ? এ চাত্রীর কোন যদি উদ্দেশ্য থাকে, তাহা হইলেও বৃঝিতে পারি যে, হাঁ,
অভীষ্টসিদ্ধির জন্ম, ইহারা এই খেলা খেলিতেছেন, কল কৌশল করিয়া শক্রনিপাত করিবেন
বলিয়াই এ উপায় অবলম্বন করিয়াছেন। কিন্তু তাহা হইলে ইহাও বলিতে বাধ্য ছইব
যে, ইহারা ধর্মাত্মা নহেন, এবং কৃষ্ণচরিত্র আমরা যেরূপ বিশুদ্ধ মনে করিয়াছিলাম,
সেরূপ নহে।

যাঁহারা জরাসন্ধ-বধ-বৃত্তান্ত আভোপান্ত পাঠ করেন নাই, তাঁহারা মনে করিতে পারেন, কেন, এরপ চাতুরীর উদ্দেশ্য ত পড়িয়াই রহিয়াছে। নিশীথকালে, যখন জরাসন্ধকে নিঃসহায় অবস্থায় পাইবেন, তখন, তাহাকে হঠাৎ আক্রমণ করিয়া বধ করাই এ চাতুরীর উদ্দেশ্য। তাই ইহারা যাহাতে নিশীথকালে ভাহার সাক্ষাৎলাভ হয়, এমন একটা কৌশল

कामपपन क्लिक क्रिन ना ।

করিলেন। ৰাজ্যবিক, এক্লপ কোন উদ্দেশ্ত ভাঁছাদের ছিল না, এবং এক্লপ কোন কার্য্য ভাঁছারা করেন নাই। নিশীথকালে তাঁহারা জ্বাসন্তের সাক্ষাং লাভ করিয়াছিলেন বটে, কিছ তখন জরাসন্ধকে আক্রমণ করেন নাই---আক্রমণ করিবার কোন চেষ্টাও করেন নাই। নিশীধকালে युष करतम नाहे-- निममात्म युष इहेग्राहिन। शांभरम युष करतम नाहे-- अकारण नमस পৌরবর্গ ও মগধবাসীদিগের সমকে যুদ্ধ হইয়াছিল। এমন এক দিন যুদ্ধ হয় নাই, চৌদ্দ मिन अमन युक्त हरेग्राहिन । जिन करन युक्त करतन नारे, अक अपन कतिग्राहित्नन । रठीर আফ্রমৰ করেন নাই--জরাসন্ধকে তজ্জ্জ প্রস্তুত হইতে বিশেষ অবকাশ দিয়াছিলেন-এমন কি, পাছে যুদ্ধে আমি মারা পড়ি, এই ভাবিয়া যুদ্ধের পূর্বে জরাসদ্ধ আপনার পূত্রক রাজ্যে অভিষেক করিলেন, তত দূর পর্যান্ত অবকাশ দিয়াছিলেন। নিরস্ত হইয়া জরাসদ্ধের সঙ্গে সাক্ষাৎ করিয়াছিলেন। লুকাচুরি কিছুই করেন নাই, জরাসন্ধ জিজ্ঞাসা করিবামাত্র কৃষ্ণ আপনাদিগের যথার্থ পরিচয় দিয়াছিলেন। যুদ্ধকালে জরাসদ্বের পুরোহিত যুদ্ধজাত অঙ্কের বেদনা উপশ্যের উপযোগী ঔষধ সকল লইয়া নিকটে বহিলেন, কুঞ্চের পক্ষে সেরূপ কোন সাহায্য ছিল না. তথাপি "অক্সায় যুদ্ধ" বলিয়া তাঁহায়া কোন আপত্তি করেন নাই। যুদ্ধকালে জরাসদ্ধ ভীমকর্ত্তক অভিশয় পীড়ামান হইলে, দয়াময় কৃষ্ণ ভীমকে তত পীড়ন করিতে নিষেধ করিয়াছিলেন। যাঁহাদের এইরূপ চরিত্র, এই কার্য্যে তাঁহারা কেন চাতুরী করিলেন ? এ উদ্দেশ্যস্থ চাড়রী কি সম্ভব ? অতি নির্কোধে, যে শঠতার কোন উদ্দেশ্য নাই, তাহা করিলে করিতে পারে ; কিন্তু কৃষ্ণাৰ্জ্জন, আর যাহাই হউন, নির্ফোধ নহেন, ইহা শত্রুপক্ষও স্বীকার করেন। তবে এ চাতুরীর কথা কোথা হইতে আসিল ? যাহার সঙ্গে এই সমস্ত ঞ্করাসদ্ধ-পর্ব্যাধ্যায়ের অনৈকা, সে কথা ইহার ভিতর কোথা হইতে আসিল। ইহা কি কেহ বসাইয়া দিয়াছে ৷ এই কথাগুলি কি প্রক্রিপ্ত ৷ এই বৈ এ কথার আর কোন উত্তর নাই। কিন্তু সে কথাটা আর একটু ভাল করিয়া বিচার করিয়া দেখা উচিত।

আমরা দেখিয়াছি যে, মহাভারতে কোন স্থানে কোন একটি অধ্যায়, কোন স্থানে কোন একটি পর্বাধ্যায় প্রক্ষিপ্ত। যদি একটি অধ্যায়, কি একটি পর্বাধ্যায় প্রক্ষিপ্ত। ইততে পারে, তবে একটি অধ্যায় কি একটি পর্বাধ্যায়ের অংশবিশেষ বা কভক শ্লোক তাহাতে প্রক্ষিপ্ত হইতে পারে না কি ? বিচিত্র কিছুই নহে। বরং প্রাচীন সংস্কৃত গ্রন্থ সকলেই এইরূপ ভূরি ছইয়াছে, ইহাই প্রসিদ্ধ কথা। এই জন্মই বেদাদির এত ভিন্ন ভিন্ন শাখা, বামায়ণাদি গ্রন্থের এত ভিন্ন ভিন্ন পাঠ, এমন কি শকুস্তলা মেঘদ্ত প্রভৃতি আধুনিক (অপেক্ষাকৃত আধুনিক) গ্রন্থেরও এত বিবিধ পাঠ। সকল গ্রন্থেরই মৌলিক অংশের

ভিতর এইরপ এক একটা বা ছই চারিটা প্রক্রিন্ত লোক মধ্যে মধ্যে পাওয়া যায়— মহাভারতের মৌলিক অংশের ভিতর ডাহা পাওয়া যাইবে, ভাহার বিচিত্র কি ?

কিছ যে শ্লোকটা আমার মতের বিরোধী সেইটাই যে প্রক্রিপ্ত বলিয়া আমি বাদ দিব, তাহা হইতে পারে না। কোন্টি প্রক্রিপ্ত —কোন্টি প্রক্রিপ্ত নহে, তাহার নিদর্শন দেখিয়া পরীক্ষা করা চাই। যেটাকে আমি প্রক্রিপ্ত বলিয়া ত্যাগ করিব, আমাকে অবশ্র দেখাইয়া দিতে হইবে বে, প্রক্রিপ্তের চিহ্ন উহাতে আছে, চিহ্ন দেখিয়া আমি উহাকে প্রক্রিপ্ত বলিতেছি।

অতি প্রাচীন কালে যাহা প্রক্রিপ্ত হইয়াছিল, তাহা ধরিবার উপায়, আভাস্তরিক প্রমাণ ভিন্ন আর কিছই নাই। আভান্তরিক প্রমাণের মধ্যে একটি শ্রেষ্ঠ প্রমাণ---অসঙ্গতি, অনৈক্য। যদি দেখি যে কোন পুথিতে এমন কোন কথা আছে যে, সে কথা গ্রন্থের আর সকল অংশের বিরোধী, তখন স্থির করিতে হইবে যে, হয় উহা গ্রন্থকারের বা লিপিকারের ভ্রমপ্রমাদবশতঃ ঘটিয়াছে, নয় উহা প্রকিপ্ত। কোন্টি ভ্রমপ্রমাদ, আর কোন্ট প্রক্রিপ্ত, তাহাও সহজে নিরূপণ করা যায়। যদি রামায়ণের কোন কাপিতে দেখি যে. লেখা আছে যে, রাম উর্দ্মিলাকে বিবাহ করিলেন, তখনই সিদ্ধান্ত করিব যে. এটা লিপিকারের ভ্রমপ্রমাদ মাত্র। কিন্তু যদি দেখি যে এমন লেখা আছে যে, রাম উর্দ্মিলাকে বিবাহ করায় লক্ষণের সঙ্গে বিবাদ উপস্থিত হইল, তার পর রাম, লক্ষণকে উর্মিলা ছাডিয়া দিয়া মিটমাট করিলেন, তখন আর বলিতে পারিব না যে এ লিপিকার বা গ্রন্থকারের অমপ্রমাদ—তখন বলিতে হইবে যে এটুকু কোন আতৃসৌহার্দ্দ রসে রসিকের রচনা, ঐ পুথিতে প্রক্রিপ্ত হইয়াছে। এখন, আমি দেখাইয়াছি যে জরাসদ্ধবধ-পর্বোধ্যায়ের যে কয়টা কথা আমাদের এখন বিচার্য্য, তাহা ঐ পর্ব্বাধ্যায়ের আর সকল অংশের সম্পূর্ণ বিরোধী। আর ইহাও স্পষ্ট যে, ঐ কথাগুলি এমন কথা নহে যে, তাহা লিপিকারের বা গ্রন্থকারের ভ্রমপ্রমাদ বলিয়া নির্দিষ্ট করা যায়। স্বভরাং ঐ কথাগুলিকে প্রক্রিপ্ত বলিবার আমাদের অধিকার আছে।

ইহাতেও পাঠক বলিতে পারেন যে, যে এই কথাগুলি প্রক্লিপ্ত করিল, সেই বা এমন অসংলগ্ন কথা প্রক্লিপ্ত করিল কেন। তাহারই বা উদ্দেশ্য কি। এ কথাটার মীমাংসা আছে। আমি পুনংপুনং বুঝাইয়াছি যে, মহাভারতের তিন স্তর দেখা যায়। তৃতীয় স্তর নানা ব্যক্তির গঠিত। কিন্তু আদিম স্তর, এক হাতের এবং দ্বিতীয় স্তরও এক হাতের। এই ছুই জনেই শ্রেষ্ঠ কবি, কিন্তু তাঁহাদের রচনাপ্রণালী স্পষ্টতঃ ভিন্ন ভিন্ন প্রকৃতির, দেখিলেই চেনা নায়। যিনি বিতীয় ছারের প্রণেতা তাঁহার রচনার কতকগুলি লক্ষণ আছে, যুদ্ধপর্বাঞ্চলিতে তাঁহার বিশেষ হাত আছে—এ পর্বাঞ্চলির অধিকাংশই ভাঁহার প্রশীত, সেই সকল সম্মালোচন কালে ইহা স্পষ্ট বুঝা ঘাইবে। এই করির রচনার অস্থান্ত লকণের মধ্যে একটি বিশেষ লকণ এই যে, ইনি কৃষ্ণকৈ চত্রচ্ডামণি সাজাইতে বড় ভালবাসেন। বৃদ্ধির কৌশল, সকল গুণের অপেকা ইহার নিকট আদরণীয়। এরপ লোক এ কালেও বড় ছর্লভ নয়। এখনও বোধ হয় অনেক সুশিক্ষিত উচ্চ শ্রেণীর লোক আছেন যে কৌশলবিদ্ বুদ্ধিমান্ চতুরই তাঁহাদের কাছে মহুয়ুছের আদর্শ। ইউরোপীয় সমাজে এই আদর্শ বড় প্রিয়—তাহা হইতে আধুনিক Diplomacy বিভার সৃষ্টি। বিস্মার্ক এক দিন জগতের প্রধান মহুয়া ছিলেন। থেমিইক্লিসের সময় হইতে আজ পর্যাস্ত বাঁহার। এই বিভায় পটু, তাঁহারাই ইউরোপে মাজ--"Francis d' Assisi বা Imitation of Christ" প্রন্থের প্রণেতাকে কে চিনে? মহাভারতের দ্বিতীয় কবিরও মনে সেইরূপ চরমাদর্শ ছিল। আবার কৃষ্ণের ঈশ্বরতে তাঁহার সম্পূর্ণ বিশ্বাস। তাই তিনি পুরুষোত্তনকে কৌশলীর শ্রেষ্ঠ সাজাইয়াছেন। তিনি মিথ্যা কথার ঘারা দ্রোণহত্যা সম্বন্ধে বিখ্যাত উপস্থাদের প্রণেতা। জয়ত্রথবধে মুদর্শনচক্রে রবি আচ্ছাদন, কর্ণার্জ্নের যুদ্ধে অর্জুনের র্থচক্র পৃথিবীতে পৃতিয়া কেলা, আর ঘোড়া বসাইয়া দেওয়া, ইত্যাদি কৃষ্ণকৃত অভূত क्लोनाला कि बिहे बहिराछ। धकरन हेटांडे विलाल यर्थिडे ट्टेरव रय, क्रवांनस्वय-পর্ব্বাধ্যায় এই অনর্থক এবং অসংলগ্ন কৌশলবিষয়ক প্রক্রিপ্ত শ্লোকগুলির প্রণেডা ভাঁছাকেই বিবেচনা হয়, এবং ভাঁহাকে এ সকলের প্রণেতা বিবেচনা করিলে উদ্দেশ্য সম্বন্ধে ক্ষার বড় অন্ধকার থাকে না। কৃষ্ণকে কৌশলময় বলিয়া প্রতিপন্ন করাই তাঁহার উদ্দেশ্য। কেবল এইটুকুর উপর নির্ভর করিতে হইলে হয়ত আমি এত কথা বলিতাম না। কিন্তু জরাসন্ধরধ-পর্ব্বাধ্যায়ে তাঁর হাত আরও দেখিব।

# সপ্তম পরিচ্ছেদ

### কুষ্ণ-জরাসন্ধ-সংবাদ

নিশীথকালে যজ্ঞাগারে জরাসন্ধ স্নাতকবেশধারী তিন জনের সজে সাক্ষাৎ করিয়া তাঁহাদিগের পূজা করিজেন। এখানে কিছুই প্রকাশ নাই যে, তাঁহারা জরাসন্ধের পূজা গ্রাহণ করিলেন কি না। আর এক স্থানে আছে। মূলের উপর আর একজন কারিগরি করায় এই রকম গোলযোগ ঘটিয়াছে।

তৎপরে সৌজ্ঞ-বিনিময়ের পর জরাসদ্ধ তাঁহাদিগকে বলিতে লাগিলেন, "হে বিপ্রগণ। আনি জানি, সাভকরতচারী ব্রাহ্মণগণ সভাগমন সময় ভিন্ন কখন মাল্য • বা চন্দন ধারণ করেন না। আপনারা কে । আপনাদের বন্ধ রক্তবর্ণ ; অঙ্গে পুজামাল্য ও অম্লেপন স্থানাভিত ; ভূজে জ্যাচিক্ত লক্ষিত হইতেছে, আকার দর্শনে ক্ষরতেজের স্পষ্ট প্রমাণ পাওয়া যাইতেছে ; কিন্তু আপনারা ব্রাহ্মণ বলিয়া পরিচয় দিতেছে , অজএব সভ্য বলুন, আপনারা কে । রাজসমক্ষে সভ্যই প্রশংসনীয় । কি নিমিন্ত আপনারা ছার দিয়া প্রবেশ না করিয়া, নির্ভয়ে চৈতক পর্বতের শৃঙ্গ ভগ্ন করিয়া প্রবেশ করিলেন । ব্রাহ্মণেরা বাক্য ছারা বীর্যা প্রকাশ করিয়া থাকেন, কিন্তু আপনারা কার্য্য ছারা উহা প্রকাশ করিয়া নিতান্ত বিক্ষায়ন্তান করিতেছেন । আরও, আপনারা আমার কাছে আসিয়াছেন, আমিও বিধিপুর্বক পূজা করিয়াছি, কিন্তু কি নিমিন্ত পূজা গ্রহণ করিলেন না । এক্ষণে কি নিমিন্ত এখানে আগমন করিয়াছেন বলুন।"

তছত্তের কৃষ্ণ সিদ্ধগন্তীরস্বরে (মৌলিক মহাভারতে কোথাও দেখি না যে কৃষ্ণ চঞ্চল বা ক্ষাই হইয়া কোন কথা বলিলেন, তাঁহার সকল রিপুই বলীভূত) বলিলেন, "তে রাজন্। ভূমি আমাদিগকে স্নাভক রাহ্মণ বলিয়া বোধ করিভেছ, কিন্তু নাহ্মণ, ক্ষত্রিয়, বৈশ্ব, এই ভিন জাতিই স্নাভক-ত্রত গ্রহণ করিয়া থাকেন। ইহাদের বিশ্বে নিয়ম ও অবিশেষ নিয়ম উভয়ই আছে। ক্ষত্রিয় জাতি বিশেষ নিয়মী হইলে সম্পত্তিশালী হয়। পুপাধারী নিক্সাই শ্রীমান্ হয় বলিয়া আমরা পুপাধারণ করিয়াছি। ক্ষত্রিয় গাত্তবলেই বলবান্, বাধীব্যালালী নহেন; এই নিমিন্ত তাঁহাদের অপ্রগল্ভ বাক্য প্রয়োগ করা নির্দ্ধারিত আছে।"

কথাগুলি শাস্ত্রোক্ত ও চতুরের কথা বটে, কিন্ত ক্ষেত্র যোগ্য কথা নহে, সত্যপ্রিশ্ন ধর্মাত্মার কথা নহে। কিন্তু যে ছন্মবেশ ধারণ করিয়াছে তাহাকে এইরূপ উত্তর কাজেই দিতে হয়। ছন্মবেশটা যদি দ্বিতীয় স্তরের কবির স্প্রতি হয়, তবে এ বাক্যগুলির জন্ম তিনিই দায়ী। কৃষ্ণকে যে রকম চতুরচূড়ামণি সাজাইতে তিনি চেষ্টা করিয়াছেন, এই উত্তর

<sup>\*</sup> লিখিত আছে বে, মান্য তাঁহারা একজন মানাকারের নিকট বলপূর্বক কাড়িয়া লইরাছিলেন। বাঁহারের এত ঐবর্থা বে রাজস্মের অনুষ্ঠানে প্রবৃত্ত, তাঁহাদের তিন ছড়া মানা কিনিবার বে কড়ি জুটবে না, ইহা অতি অসম্ভব। বাঁহারা কপটন্তাপজত রাজাই ধর্মান্তরাধে পঞ্চিত্যার ক্রিডান, তাঁহারা বে ডাকাতি করিয়া তিন ছড়া মানা সংগ্রহ করিবেন, উহা অতি অসম্ভব। এ সকল বিতীয় ভরের কবির হাত। ভুগু ক্রডেভের বর্ণনায় এ সকল কথা বেশ সাজে।

ভাহার অল বটে। কিন্তু যাহাই হউক, দেখা যাইতেছে যে ব্রাহ্মণ বলিয়া ছলনা করিবার ফুক্সের কোন উদ্দেশ্য ছিল না। ক্ষত্রিয় বলিয়া আপনাদিগকে তিনি স্পষ্টই স্বীকার করিতেছেন। কেবল তাহাই নহে, তাঁহারা শক্রভাবে যুদ্ধার্থে আসিয়াছেন, তাহাও স্প্রীক্ষি

\*বিধান্তা ক্ষত্রিয়গণের বাছতেই বল প্রদান করিয়াছেন। হে রাজন্! ধদি তোমার আমাদের বাছবল দেখিতে বাসনা থাকে, তবে অভাই দেখিতে পাইবে, সন্দেহ নাই। হে বৃহত্রথনন্দন! ধীর ব্যক্তিগণ শক্তপৃহে অপ্রকাশ্যভাবে এবং স্কলগৃহে প্রকাশ্যভাবে প্রবেশ করিয়া থাকেন। হে রাজন্! আমারা অকার্য্যসাধনার্থ শক্তপৃহে আগমন করিয়া তদ্ধত পূজা গ্রহণ করি না; এই আমাদের নিত্যব্রত।"

কোন গোল নাই—সব কথাগুলি স্পষ্ট। এইখানে অধ্যায় শেষ হইল, আর সঙ্গে সঙ্গে ছন্ধবেশের গোলযোগটা মিটিয়া গেল। দেখা গেল যে, ছন্ধবেশের কোন মানে নাই। তার পর, পর-অধ্যায়ে কৃষ্ণ যে সকল কথা বলিতেছেন, তাহা সম্পূর্ণরূপে ভিন্ন প্রকার। তাঁহার যে উন্নত চরিত্র এ পর্যান্ত দেখিয়া আসিয়াছি, সে তাহারই যোগ্য। পূর্ব্ব অধ্যায়ে এবং পর-অধ্যায়ে বর্ণিত কৃষ্ণচরিত্রে এত গুরুতর প্রভেদ যে, তুই হাতের বর্ণন বলিয়া বিবেচনা করিবার আমাদের অধিকার আছে।

জরাসদ্ধের গৃহকে কৃষ্ণ তাঁহাদের শত্রুগৃহ বলিয়া নির্দেশ করাতে, জরাসদ্ধ বলিলেন, "আমি কোন সময়ে তোমাদের সহিত শত্রুতা বা তোমাদের অপকার করিয়াছি, তাহা আমার অরণ হয় না। তবে কি নিমিত্ত নিরপরাধে তোমরা আমাকে শত্রু জ্ঞান করিতেছ।"

উত্তরে, জরাসদ্ধের সঙ্গে কৃষ্ণের যথার্থ যে শক্রতা, তাহাই বলিলেন। তাঁহার নিজের সঙ্গে জরাসদ্ধের যে বিবাদ, তাহার কিছুমাত্র উত্থাপনা করিলেন না। নিজের সঙ্গে বিবাদের জন্ম কেহ তাঁহার শক্র হইতে পারে না, কেন না তিনি সর্বত্র সমদর্শী, শক্রমিত্র সমান দেখেন। তিনি পাশুবের স্মৃত্যুদ্ এবং কৌরবের শক্র, এইরপ লৌকিক বিশ্বাস। কিন্তু বাস্তবিক মৌলিক মহাভারতের সমালোচনে আমরা ক্রমশঃ দেখিব যে, তিনি ধর্মের পক্ষ, এবং অধর্মের বিপক্ষ; ভদ্তির তাঁহার পক্ষাপক্ষ কিছুই নাই। কিন্তু সে কথা এখন থাক। আমরা এখানে দেখিব যে, কৃষ্ণ উপ্যাচক হইয়া জরাসদ্ধকে আত্মপরিচয় দিলেন, কিন্তু নিজের সঙ্গে বিবাদের জন্ম তাঁহাকে শক্র বলিয়া নির্দেশ করিলেন না। তবে যে মন্ত্র্যুজ্ঞাতির শক্র, সে কৃষ্ণের শক্র। কেন না আদর্শ পুরুষ সর্ববিভূতে আপনাকে দেখেন, ভদ্তির তাঁহার অন্থ্য প্রকার আত্মজান নাই। তাই তিনি জরাসদ্ধের প্রশ্নের উত্তরে, জরাসদ্ধ

ভাঁহার যে অপকার করিয়াছিল, তাহার প্রসঙ্গ মাত্র মা করিয়া সাধারণের যে অনিষ্ট করিয়াছে, কেবল তাহাই বলিলেন। বলিলেন যে, তুমি রাজগণকে মহাদেবের নিকট বলি দিবার জন্ম বন্দী করিয়া রাখিয়াছ। তাই, বুধিষ্ঠিরের নিয়োগক্রেমে, আমর্লজোমার প্রতি সমুভত হইয়াছি। শক্রতাটা বুঝাইয়া দিবার জন্ম কৃষ্ণ জরাসদ্ধকে বলিতেছেন:—

"হে বৃহত্তথনন্দন! আমাদিগকেও ত্বৎকৃত পাপে পাপী হইতে হইবে, যেহেতু আমর।
ধর্মচারী এবং ধর্মরক্ষণে সমর্থ।"

এই কথাটার প্রতি পাঠক বিশেষ মনোযোগী হইবেন, এই ভরসায় আমরা ইহা বড व्यक्तरत निश्चिमाम । এथन, भूतांचन रनिया ताथ इटेरन्ड, क्यांगा व्यक्तिय अक्रकत । त्य ধর্মরক্ষণে ও পাপের দমনে সক্ষম হইয়াও তাহা না করে, সে সেই পাপের সহকারী। অতএব ইহলোকে সকলেরই সাধ্যমত পাপের নিবারণের চেষ্টা না করা অধর্ম। "আমি ভ কোন পাপ করিতেছি না, পরে করিতেছে, আমার তাতে দোষ কি 🕫 যিনি এইরূপ মনে করিয়া নিশ্চিন্ত হইয়া থাকেন, তিনিও পাপী। কিন্তু সচরাচর ধর্মাত্মারাও ডাই ভাবিয়া निन्छि रहेशा थारकन । এই জন্ম জগতে যে সকল নরোন্তম জন্মগ্রহণ করেন, তাঁহার। এই ধর্মরক্ষা ও পাপনিবারণত্রত গ্রহণ করেন। শাক্যসিংহ, যিশুখিষ্ট প্রভৃতি ইহার উদাহরণ। এই বাক্যই তাঁহাদের জীবনচরিতের মৃলস্ত্র। প্রীকৃষ্ণেরও সেই ব্রভ। এই মহাবাক্য স্মরণ না রাখিলে তাঁহার জীবনচরিত বুঝা যাইবে না। জরাসদ্ধ কংস শিশুপালের বধ, মহাভারতের যুদ্ধে পাওবপকে কৃষ্ণকৃত সহায়তা, কৃষ্ণের এই সকল কার্য্য এই মূলসূত্রের সাহায্যেই বুঝা যায়। ইহাকেই পুরাণকারেরা "পৃথিবীর ভারত্রণ" বলিয়াছেন। খিইকুড হউক, বৃদ্ধকৃত হউক, কৃষ্ণকৃত হউক, এই পাপনিবারণ ব্রতের নাম ধর্মপ্রচার। ধর্মপ্রচার চুই প্রকারে হইতে পারে ও হইয়া থাকে; এক, বাক্যতঃ অর্ধাঃ ধর্মসম্বন্ধীয় উপদেশের দারা: षिতীয়, কার্য্যতঃ অর্থাৎ আপনার কার্য্য সকলকে ধর্ম্মের আদর্শে পরিণত করণের দারা। খিই, শাক্যসিংহ ও ঐক্ত এই ছিবিধ অমুষ্ঠানই করিয়াছিলেন। তবে শাক্যসিংহ ও খিইকৃত ধর্মপ্রচার, উপদেশপ্রধান; কৃষ্ণকৃত ধর্মপ্রচার কার্য্যপ্রধান। ইহাতে কুষ্ণেরই প্রাধান্ত, কেন না, বাক্য সহজ, কার্য্য কঠিন এবং অধিকতর ফলোপধায়ক। যিনি কেবল মামুষ, ভাঁহার ৰারা ইহা সুসম্পন্ন হইতে পারে কি না, সে কথা এক্ষণে আমাদের বিচার্য্য নহে।

এইখানে একটা কথার মীমাংসা করা ভাল। কৃষ্ণকৃত কংস-শিশুপালাদির বধের উল্লেখ করিলাম, এবং জরাসন্ধকে বধ করিবার জন্মই কৃষ্ণ আসিয়াছেন বলিয়াছি; কিন্তু পাপীকে বধ করা কি আদর্শ মন্থুয়ের কাজ ? যিনি সর্ব্বভূতে সমদর্শী, তিনি পাপাত্মাকেও আৰুষং দেখিয়া, ভাহারও হিতাকাজনী হইবেন না কেন ? সত্য বটে, পাপীকে জগতে রাখিলে জগতের মজল নাই, কিন্তু ভাহার ববসাধনই কি জগৎ উদ্ধারের একমাত্র উপায় ? পাপীকে পাপ হইতে বিরত করিরা, ধর্ম্মে প্রাকৃতি দিয়া, জগতের এবং পাপীর উভয়ের মজল এক কালে দিল্ল করা ভাহার অপেকা উৎকৃষ্ট উপায় নর কি ? আদর্শ পুরুষের ভাহাই অবলম্বন করাই কি উচিত ছিল না ? যিশু, শাক্যসিংহ ও চৈতক্ত এইরপে পাপীর উদ্ধারের চেষ্টা করিয়াছিলেন।

এ কথার উত্তর ছইটি। প্রথম উত্তর এই যে, কৃষ্ণচরিত্রে এ ধর্মেরও অভাব নাই।
তবে ক্ষেত্রভেদে ফলভেদও ঘটিয়াছে। ছর্য্যোধন ও কর্ন, যাহাতে নিহত না হইয়া ধর্মপথ
অবলম্বন্দ্র্বক জীবনে ও রাজ্যে বজায় থাকে, দে চেষ্টা ভিনি বিধিমতে করিয়াছিলেন,
এবং সেই কার্য্য সম্বন্ধেই বলিয়াছিলেন, পুরুষকারের দারা যাহা সাধ্য, ভাহা আমি করিতে
পারি; কিন্তু দৈব আমার আয়ন্ত নহে। কৃষ্ণ মান্ত্র্যী শক্তির দারা কার্য্য করিতেন,
ভজ্জক্ত যাহা বভাবতঃ অসাধ্য তাহাতে যত্ন করিয়াও কথন কথন নিক্ষল হইতেন।
শিশুপালেরও শত অপরাধ ক্ষমা করিয়াছিলেন। সেই ক্ষমার কথাটা অলোকিক উপস্থাসে
আর্ভ হইয়া আছে। যথাস্থানে আমরা তাহার তাৎপর্য্য ব্রিতে চেষ্টা করিব। কংস-বধের কথা পূর্ব্বে বলিয়াছি।

পাইলেট্কে খ্রিষ্টিয়ান্ করা, খ্রিষ্টের পক্ষে যত দূর সম্ভব ছিল, কংসকে ধর্মপথে আনমন করা কৃষ্ণের পক্ষে তত দূর সম্ভব। জরাসন্ধ সম্বন্ধেও তাই বলা যাইতে পারে। তথাপি জরাসন্ধ সম্বন্ধে কৃষ্ণের সে বিষয়ের একটু কথোপকথন হইয়াছিল। জরাসন্ধ কৃষ্ণের নিকট ধর্মোপদেশ গ্রহণ করা দূরে থাকুক, সে কৃষ্ণকেই ধর্মবিষয়ক একটি লেক্চর শুনাইয়া দিল, যথা—

"দেব ধর্ম বা অর্থের উপঘাত ঘারাই মন:পীড়া জলো; কিন্তু যে ব্যক্তি ক্ত্রিয়কুলে জন্মগ্রহণ করিয়া ধর্মজ্ঞ হইয়াও নিরশরাধে লোকের ধর্মার্থে উপঘাত করে, তাহাঁর ইহকালে অমঙ্গল ও পরকালে নরকে গমন হয়, সন্দেহ নাই।" ইত্যাদি

এ সব স্থলে ধর্মোপদেশে কিছু হয় না। জরাসদ্ধকে সংপথে আনিবার জন্ম উপায় ছিল কি না, তাহা আমাদের বুদ্ধিতে আসে না। অতিমানুষকীর্ত্তি একটা প্রচার করিলে, বা ছয়, একটা কাণ্ড হইতে পারিত। তেমন অন্থান্থ ধর্মপ্রচারকদিগের মধ্যে অনেক দেখি, কিন্তু কৃষ্ণচরিত্র অতিমানুষী শক্তির বিরোধী। গ্রীকৃষ্ণ ভূত ছাড়াইয়া, রোগ ভাল করিয়া, বা কোন প্রকার বৃদ্ধকী ভেল্কির দারা ধর্মপ্রচার বা আপনার দেবছন্থাপন করেন নাই।

ভবে ইহা বৃশ্বিতে পারি যে, জরাসদ্ধের বধ কৃষ্ণের উদ্দেশ্ত নহে; ধর্মের রক্ষা অর্থাছ নির্দ্ধোরী অথচ প্রাণীড়িত রাজগণের উদ্ধারই তাঁহার উদ্দেশ্ত । তিনি জরাসদ্ধকে অনেক বৃশ্বাইয়া পরে বলিলেন, "আমি বস্থদেবনন্দন কৃষ্ণ, আর এই হই বীরপুক্ষ পাণ্ড্তনয়। আমরা ভোষাকে বৃদ্ধে আহ্বান করিভেছি, এক্ষণে হয় সমস্ত ভূপতিগণকে পরিভ্যাগ কর, না হয় যুদ্ধ করিয়া যমালয়ে গমন কর।" অভএব জরাসদ্ধ রাজগণকে ছাড়িয়া দিলে, কৃষ্ণ ভাহাকে নিষ্কৃতি দিতেন। জরাসদ্ধ তাহাতে সম্মত না হইয়া যুদ্ধ করিতে চাহিলেন, স্ত্তরাং বৃদ্ধই হইল। জরাসদ্ধ যুদ্ধ ভিন্ন অন্ত কোনরূপে বিচারে যাথার্থ্য খীকার করিবার পাত্র ছিলেন না।

দিতীয় উদ্ভর এই যে, যিশু বা বুদ্ধের জীবনীতে যতটা পতিতোদ্ধারের চেষ্টা দেখি, কুন্ধের জীবনে ততটা দেখি না, ইহা স্বীকার্য্য। যিশু বা শাক্যের ব্যবসায়ই ধর্মপ্রচার। কৃষ্ণ ধর্মপ্রচার করিয়াছেন বটে, কিন্তু ধর্মপ্রচার উাহার ব্যবসায় নহে; সেটা আদর্শ পুরুষের আদর্শজীবননির্বাহের আমুষ্টিক ফল মাত্র। কথাটা এই রক্ষ করিয়া বলান্তে কেইই না মনে করেন যে, যিশুখিষ্ট বা শাক্যসিংহের, বা ধর্মপ্রচার ব্যবসায়ের কিছুমাত্র লাঘ্ব করিতে ইচ্ছা করি। যিশু এবং শাক্য উভয়কেই আমি মনুয়াঞ্জেষ্ঠ বলিরা ভক্তি করি, এবং তাঁহাদের চরিত্র আলোচনা করিয়া তাহাতে জ্ঞানলাভ করিবার ভরসা করি। ধর্মপ্রচারকের ব্যবসায় (ব্যবসায় অর্থে এখানে যে কর্ম্মের অমুষ্ঠানে আমরা সর্বাদা প্রবৃত্ত ) আর সকল ব্যবসায় হইতে শ্রেষ্ঠ বলিরা জানি। কিন্তু যিনি আদর্শ মনুয়া, তাঁহার সে ব্যবসায় হইতে পারে না। কারণ, তিনি আদর্শ মনুয়া, মানুষের যত প্রকার অমুষ্ঠেয় কর্ম্ম আছে, সকলই তাঁহার অমুর্চেয়। কোন কর্মাই তাঁহার "ব্যবসায় নহে," অর্থাৎ অম্য কর্ম্মের অপেক্ষা প্রধানম্ব লাভ করিতে পারে না। যিশু বা শাক্যসিংহ আদর্শ পুরুষ নহেন, কিন্তু মনুয়ান্ত্রার শ্রেষ্ঠ ব্যবসায় অবলম্বনই তাঁহাদের বিধেয়, এবং তাহা অবলম্বন করিয়া তাহার। লোকহিতসাধন করিয়া গিয়াছেন।

কথাটা যে আমার সকল শিক্ষিত পাঠক বুঝিয়াছেন, এমন আমার বোধ হয় না।
বুঝিবার একটা প্রতিবন্ধক আছে। আদর্শ পুরুষের কথা বলিতেছি। অনেক শিক্ষিত
পাঠক "আদর্শ" শব্দটি "Ideal" শব্দের দ্বারা অন্ত্বাদ করিবেন। অন্ত্বাদও দৃশ্ব হইবে
না। এখন, একটা "Christian Ideal" আছে। খ্রিষ্টিয়ানের আদর্শ পুরুষ যিশু।
আমরা বাল্যকাল হইতে খ্রিষ্টিয়ান জাতির সাহিত্য অধ্যয়ন করিয়া সেই আদর্শটি হৃদয়লম
করিয়াছি। আদর্শ পুরুষের কথা হইলেই সেই আদর্শের কথা মনে পড়ে। যে আদর্শ

নেই আদর্শের সঙ্গে মিলে না, ভাহাকে আদর্শ বলিয়া গ্রহণ করিতে পারি না। খ্রিই পতিভোজারী; কোন ছরাত্মাকে তিনি প্রাণে নই করেন নাই, করিবার ক্ষমতাও রাখিজেন না। শাক্যসিংহে বা চৈতজ্ঞে আমরা সেই গুণ দেখিতে পাই, এজফ্র ইহাদিগকে আমরা আদর্শ পুরুষ বলিয়া গ্রহণ করিতে প্রস্তুত আছি। কিন্তু রুষ্ণ পতিতপাবন নাম ধরিয়াও, প্রধানতঃ পতিত-নিপাতী বলিয়াই ইতিহাসে পরিচিত। স্মৃতরাং তাঁহাকে আদর্শ পুরুষ বলিয়াই আমরা হঠাৎ বুবিতে পারি না। কিন্তু আমাদের একটা কথা বিচার করিয়া দেখা উচিত। এই Christian Ideal কি যথার্থ মনুষ্যুত্মের আদর্শ। সকল জাতির জাতীয় আদর্শ কি সেইরূপই হইবে ?

এই প্রশ্নে আর একটা প্রশ্ন উঠে—হিন্দুর আবার জাতীয় আদর্শ আছে না কি ? 
Hindu Ideal আছে না কি ? যদি থাকে, তবে কে ? কথাটা শিক্ষিত হিন্দুমগুলীমধ্য 
জিজ্ঞাসা হইলে অনেকেই মস্তককণ্ড্রনে প্রবৃত্ত হইবার সম্ভাবনা। কেহ হয়ত 
জটাবজলধারী শুল্লশাশুগুফ্বিভ্যিত ব্যাস বশিষ্ঠাদি ঋবিদিগকে ধরিয়া টানাটানি করিবেন, কেহ হয়ত বলিয়া বসিবেন, "ও ছাই ভল্ম নাই।" নাই বটে সত্যা, থাকিলে আমাদের 
এমন ছর্জিশা হইবে কেন ? কিন্তু এক দিন ছিল। তখন হিন্দু পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ জাতি। 
সে আদর্শ হিন্দু কে ? ইহার উত্তর আমি যেরপে বুঝিয়াছি, তাহা পূর্বে বুঝাইয়াছি। 
রামচন্দ্রাদি ক্ষত্রিয়ণ সেই আদর্শপ্রতিমার নিকটবর্তী, কিন্তু যথার্থ হিন্দু আদর্শ প্রীকৃষ্ণ। 
তিনিই যথার্থ মন্ত্র্যুগের আদর্শ—থিষ্ট প্রভৃতিতে সেরপ আদর্শের সম্পূর্ণতা পাইবার 
সম্ভাবনা নাই।

কেন, তাহা বলিতেছি। মনুষ্যত্ব কি, ধর্মতত্বে তাহা ব্ঝাইবার চেষ্টা পাইয়াছি।
মনুষ্যের সকল বৃত্তিগুলির সম্পূর্ণ কুর্তি ও সামঞ্জন্মে মনুষ্যত। খাঁহাতে সে সকলের চরম
কুর্তি ও সামঞ্জন্ম পাইয়াছে, তিনিই আদর্শ মনুষ্য। খিষ্টে তাহা নাই—শ্রীকৃষ্ণে তাহা
আছে। যিশুকে যদি রোমক সম্রাট্ য়িত্বদার শাসনকর্তৃত্বে নিযুক্ত করিতেন, তবে কি
তিনি মুশাসন করিতে পারিতেন ? তাহা পারিতেন না—কেন না, রাজকার্য্যের জন্ম যে
সকল বৃত্তিগুলি প্রয়োজনীয়, তাহা তাঁহার অনুশীলিত হয় নাই। অথচ এরপ ধর্মাত্মা
ব্যক্তি রাজ্যের শাসনকর্তা হইলে সমাজের অনন্ত মঙ্গল। পক্ষান্তরে শ্রীকৃষ্ণ যে সর্বশ্রেষ্ঠ
নীতিজ্ঞ, তাহা প্রসিদ্ধ। শ্রেষ্ঠ নীতিজ্ঞ বলিয়া তিনি মহাভারতে ভূরি ভূরি বর্ণিত হইয়াছেন,
এবং যুথিন্টির বা উগ্রসেন শাসনকার্য্যে তাঁহার পরামর্শ ভিন্ন কোন শুক্তর কাজ করিতেন
না। এইরূপে কৃষ্ণ নিজ্ঞে রাজা না হইয়াও প্রজার অশেষ মঙ্গলসাধন করিয়াছিলেন—

শ্রেই জরাসজের বন্দীগণের মৃক্তি তাহার এক উদাহরণ। পুনশ্চ, মনে কর, যদি রিছ্দীরা রোমকের অভ্যাচারশীভিত হইয়া খাধীনভার জন্ম উথিত হইয়া, বিশুকে সেনাপতিছে বরণ করিত, যিশু কি করিতেন ? যুদ্ধে তাঁহার শক্তিও ছিল না, প্রবৃত্তিও ছিল না। "কাইসরের পাওনা কাইসরকে দাও" বলিয়া তিনি প্রস্থান করিতেন। কৃষ্ণও যুদ্ধে প্রবৃত্তিপৃত্য-কিন্তু ধর্মার্থ যুদ্ধে আছে। ধর্মার্থ যুদ্ধ আছে। ধর্মার্থ যুদ্ধ আছে। ধর্মার্থ যুদ্ধ আছে। ধর্মার্থ যুদ্ধ আছে। যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইলে অগত্যা প্রবৃত্ত হইতেন। যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইলে তিনি অজ্যের ছিলেন। যিশু অশিক্ষিত, কৃষ্ণ সর্ব্বশাস্ত্রবিং। অক্যান্থ গুণ সম্বদ্ধেও প্রস্থা। উভয়েই প্রেষ্ঠ ধার্মাক ও ধর্মজ্ঞ। অতএব কৃষ্ণই যথার্থ আদর্শ মনুত্ম—
"Christian Idea!" অপেকা "Hindu Idea!" শ্রেষ্ঠ।

ঈদৃশ সর্ববিশুণসম্পন্ন আদর্শ মন্থয় কার্য্যবিশেষে জীবন সমর্পণ করিতে পারেন না। তাহা হইলে, ইতর কার্য্যগুলি অনুষ্ঠিত, অথবা অসামপ্রশ্যের সহিত অনুষ্ঠিত হয়। লোক চরিত্রভেদে, অবস্থাভেদে, শিক্ষাভেদে ভিন্ন ভিন্ন কর্ম ও ভিন্ন ভিন্ন সাধনের অধিকারী; আদর্শ মহয়, সকল শ্রেণীরই আদর্শ হওয়া উচিত। এই জন্ম শ্রীকৃষ্ণের, শাক্যসিংহ, যিশু বা চৈতন্মের স্থায় সন্ম্যাস গ্রহণপূর্বক ধর্ম প্রচার ব্যবসায়স্বরূপ অবলম্বন করা অসম্ভব। কৃষ্ণ সংসারী, গৃহী, রাজনীতিজ্ঞ, যোদ্ধা, দশুপ্রণেতা, তপন্থী, এবং ধর্মপ্রচারক; সংসারী ও গৃহীদিগের, রাজাদিগের, যোদ্ধাদিগের, রাজপুরুষদিগের, তপন্থীদিগের, ধর্মবেতাদিগের এবং একাধারে সর্ব্বাঙ্গীণ মন্থয়ত্বের আদর্শ। জরাসদ্ধাদির বধ আদর্শরাজপুরুষ ও দশু-প্রণেতার অবশ্য অনুষ্ঠেয়। ইহাই Hindu Ideal, অসম্পূর্ণ যে বৌদ্ধ বা খিষ্ট ধর্ম্ম, তাহার আদর্শ পুরুষকে আদর্শ স্থানে বসাইয়া, সম্পূর্ণ যে হিন্দুধর্ম্ম, তাহার আদর্শ পুরুষকে আদর্শ হানে বসাইয়া, সম্পূর্ণ যে হিন্দুধর্ম্ম, তাহার আদর্শ পুরুষকে আদর্মা ব্রিতে পারিব না।

কন্ত বৃষ্ণিবার বড় প্রয়োজন হইয়াছে, কেন না, ইহার ভিতর আর একটা বিশায়কর কথা আছে। কি খ্রিষ্টধর্মাবলম্বী ইউরোপে, কি হিন্দুধর্মাবলম্বী ভারতবর্ষে, আদর্শের ঠিক বিপরীত ফল ফলিয়াছে। খ্রিষ্টীয় আদর্শ পুরুষ, বিনীত, নিরীহ, নির্কিরোধী, সন্ন্যাসী; এখনকার খ্রিষ্টিয়ান ঠিক বিপরীত। ইউরোপ এখন ঐহিক সুখরত সশস্ত্র যোজ্বর্গের বিস্তীর্ণ শিবির মাত্র। হিন্দুধর্মের আদর্শ পুরুষ সর্ক্বকর্মকুং—এখনকার হিন্দু সর্ক্ব কর্ম্মে অকর্মা। এরপ ফলবৈপরীত্য ঘটিল কেন। উত্তর সহজ,—লোকের চিত্ত হইতে উভয় দেশেই সেই প্রাচীন আদর্শ লুপ্ত হইয়াছে। উভয় দেশেই এককালে সেই আদর্শ এক দিন প্রবল ছিল—প্রাচীন খ্রিষ্টিয়ানদিগের ধর্মপ্রায়ণতা ও সহিষ্কৃতা, ও প্রাচীন হিন্দু রাজগণ ও রাজপুরুষগণের সর্ক্বগণবদ্ধা তাহার প্রমাণ। যে দিন সে আদর্শ হিন্দুদিগের চিত্ত হইতে

বিচুরিক ক্ষুণ-যে বিন আমরা কৃষ্ণারিত অবনত করিয়া দুইলান, সেই দিন ক্ষুত্র আরাধিনের সামাজিক অবনতি। জরদেব গোঁসাইত্রের কৃষ্ণের অনুকরণে সকলে ব্যক্ত-মহাজারতের কৃষ্ণকে কেহ অরণ করে না।

প্রথন আবার সেই আদর্শ পুরুষকে জাতীয় ছাদয়ে জাগরিত করিতে হইবে। ভরসা করি, এই কৃষ্ণচরিত্র ব্যাখ্যার সে কার্য্যের কিছু আছুকুল্য হইছে পারিবে।

জরাসন্ধবধের ব্যাখ্যার এ সকল কথা বলিবার তত প্রয়োজন ছিল না, প্রসঙ্গতঃ এ তত্ত্ব উত্থাপিত চইয়াছে মাত্র। কিন্তু এ কথাগুলি এক স্থানে না এক স্থানে আমাকে বলিজে হইত। আগে বলিয়া রাখায় লেখক পাঠক উভয়ের পথ স্থাম হইবে।

## অপ্তম পরিচ্ছেদ

### ভীম জবাদজের যুক

আমরা এ পর্যান্ত কৃষ্ণচরিত্র যত দূর সমালোচনা করিয়াছি, তাহাতে মহাভারতে কৃষ্ণকে কোথাও বিষ্ণু বলিয়া পরিচিত হইতে দেখি নাই। কেহ তাঁহাকে বিষ্ণু বলিয়া সম্বোধন বা বিষ্ণুজ্ঞানে তাঁহার সঙ্গে কথোপকথন করে নাই। তাঁহাকেও এ পর্যান্ত মন্ত্যাশক্তির অভিরিক্ত শক্তিতে কোন কার্য্য করিতে দেখি নাই। তিনি বিষ্ণুর অবতার হউন
বা না হউন, কৃষ্ণচরিত্রের স্থুল মর্ম্ম মন্ত্যান্ত, দেবন্ত নহে, ইহা আমরা পুনঃপুনঃ বৃন্ধাইয়াছি।

কিন্ত ইহাও খীকার করিতে হয় যে, ইহার পরে মহাভারতের জনেক স্থানে তাঁহাকে বিষ্ণু বলিয়া সম্বোধিত এবং পরিচিত হইতে দেখি। জনেকে বিষ্ণু বলিয়া তাঁহার উপাসনা করিতেছে দেখি; এবং কদাচ কথনও তাঁহাকে লোকাতীতা বৈষ্ণবী শক্তিতে কার্য্য করিতেও দেখি; এ পর্যান্ত তাহা দেখি নাই, কিন্ত এখনুই দেখিব। এই চুইটি ভাব পরস্পার বিরোধী কি না ?

যদি কেই বলেন যে, এই ছুইটি ভাব পরস্পার বিরোধী নহে, কেন না, যখন দৈব শক্তির বা দেবছের কোন প্রকার বিকাশের কোন প্রয়োজন নাই, তখন কাব্যে বা ইতিহাসে কেবল মনুয়ভাব প্রকটিত হয়, আর যখন তাহার প্রয়োজন আছে, তখন দৈবভাব প্রকটিত হয়, তাহা হইলে আমরা বলিব যে, এই উত্তর যথার্থ হইল না। কেন না, নিম্প্রয়োজনেই দৈবভাবের প্রকাশ অনেক সময়ে দেখা যায়। এই জরাসন্ধবধ হইতেই ছুই একটা উদাহরণ দিতেছি।

জনান্ত্ৰৰের পান কৃষ্ণ ও তীমার্জন জনান্ত্রের রথখানা লইয়া ভাতাতে আনোহণপ্রবিধ নিজান্ত হইলেন। দেবনিমিত রখ, তাহাতে কিছুরই অভাব নাই। ভবু থানথাই কৃষ্ণ
গলভুকে করণ করিলেন, স্মরণমাত্র গলভু আসিরা রথের চ্ভার বসিলেন। গলভু আসিরা
আর কোন কাল করিলেন না, তাঁহাতে আর কোন প্রয়োজনও ছিল না। কথাটারও আর
কোন প্রয়োজন দেখা যার না, কেবল মাঝে হইতে কৃষ্ণের বিফুছ স্চিভ হয়। জরাস্ত্রকে
বধ করিবার সময় কোন দৈব শক্তির প্রয়োজন হইল না, কিন্তু রথে চড়িবার বেলা হইল।

আবার যুদ্ধের পূর্বে, অমনি একটা কথা আছে। জরাসদ্ধ যুদ্ধে ভিরসংকল্প হইলে কৃষ্ণ জিজাসা করিলেন,

"হে রাজন্। আমাদের তিন জনের মধ্যে কাহার সহিত যুদ্ধ করিতে ইচ্ছা হয় বল ? কে যুদ্ধ করিতে সজ্জীভূত হইবে ?" জরাসদ্ধ জীমের সঙ্গে যুদ্ধ করিতে ইচ্ছা প্রকাশ , করিলেন। অথচ ইহার ছই ছত্র পূর্ব্বেই লেখা আছে যে, কৃষ্ণ জরাসদ্ধকে যাদবগণের অবধ্য স্থান করিয়া ত্রস্কার আদেশানুসারে স্বয়ং তাঁহার সংহারে প্রবৃত্ত হইলেন না।

ব্রহ্মার এই আদেশ কি, তাহা মহাভারতে কোথাও নাই। পরবর্তী প্রস্থে আছে।
এখন পাঠকের বিশ্বাস হয় না কি যে, এইগুলি আদিম মহাভারতের মূলের উপর পরবর্তী
লেখকের কারিগরি ? আর কৃষ্ণের বিষ্ণুছ ভিতরে ভিতরে খাড়া রাখা ইহার উদ্দেশ্য ?
আদিম স্তরের মূলে কৃষ্ণবিষ্ণুতে কোনরূপ সম্বন্ধ স্পষ্ট করিয়া লিখিয়া দেওয়া হয় নাই,
কেন না কৃষ্ণচরিত্র মন্মুল্লচরিত্র; দেবচরিত্র নহে। যখন ইহাতে কৃষ্ণোপাসক দিতীয় স্তরের
কবির হাত পড়িল, তখন এটা বড় ভূল বলিয়া বোধ হইয়াছিল সন্দেহ নাই। পরবর্ত্তী
কবিকল্পনাটা তাঁহার জানা ছিল, তিনি অভাব পূর্ণ করিয়া দিলেন।

এইরূপ, যেখানে বন্ধনবিমুক্ত ক্ষত্রিয় রাজগণ কৃষ্ণকে ধর্মরক্ষার জন্ম ধ্যাবাদ করিতেছেন, দেখানেও, কোথাও কিছু নাই, খানকা তাঁহারা কৃষ্ণকে "বিষ্ণো" বলিয়া সম্বোধন করিতেছেন। এখন ইতিপূর্বের কোথাও দেখা যায় না যে, তিনি বিষ্ণু বা তদর্থক অক্ষ্য নামে সম্বোধিত হইয়াছেন। যদি এমন দেখিতান যে, ইতিপূর্বের কৃষ্ণ এরূপ নামে মধ্যে অভিহিত হইয়া আসিতেছেন, তাহা হইলে বুঝিতাম যে ইহাতে অসকত বা আনৈস্গিক কিছুই নাই, লোকের এমন বিশ্বাস আছে বলিয়াই ইহা হইল। যদি এমন দেখিতাম যে, এই সময়ে কৃষ্ণ কোন অলোকিক কান্ধ করিয়াছেন, তাহা দেবতা ভিন্ন মন্ত্রের সাধ্য নহে, তাহা হইলেও হঠাং এ "বিষ্ণো।" সম্বোধনের উপযোগিতা বুঝিতে পারিতাম। কিন্তু কৃষ্ণ তেমন কিছুই কান্ধ করেন নাই। তিনি জ্বাসন্ধকে বধ করেন নাই—

সর্বলোকসমক্ষে ভীম তাঁহাকে বধ করিয়াছিলেন। সে কার্য্যের প্রবর্ত্তক কৃষ্ণ বটে, কিন্তু কারাবাসী রাজগণ তাহার কিছুই জানেন না। অতএব কৃষ্ণে অকত্মাং রাজগণ কর্তৃক এই বিষ্ণুত্ব আরোপ কথন ঐতিহাসিক বা মৌলিক হইতে পারে না। কিন্তু উহা ঐ গরুভু ত্মরণ ও বাজার আনেশ ত্মরণের সজে অত্যন্ত সজত, জরাসন্ধবধের আরু কোন অংশের সঙ্গে সজত নহে। তিনটি কথা এক হাতের কারিগরি—আর তিনটা কথাই মূলাতিরিক্ত। বোধ হয়, ইহা পাঠকের ক্রময়জন হইয়াছে।

কাহার। বলিবেন, ভাহা হয় নাই, ভাঁহাদিলের এ কৃষ্ণচরিত্র সমালোচনের অনুবর্তী ইবার আর কোন ফল দেখি না। কেন না, এ সকল বিষয়ে অন্ত কোন প্রকার প্রমাণ সংগ্রাহের সম্ভাবনা নাই। আর এই সমালোচনায় যাঁহাদের এমন বিশাস হইয়াছে যে, জ্বাসন্ধব্ধ মধ্যে কৃষ্ণের এই বিফ্ছস্চনা পরবর্তী কবি প্রণীত ও প্রক্রিপ্ত, তাঁহাদের জিজ্ঞাসা করি, ভবে কৃষ্ণের ছল্পবেশ ও কপটাচার বিষয়ক যে ক্য়েকটি কথা এই জরাসন্ধবধ-পর্বাধ্যায়ে আছে, তাহাও এরাপ প্রক্রিপ্ত বলিয়া পরিত্যাগ করিব না কেন । ছই বিষয়ই ঠিক একই প্রমাণের উপর নির্ভর করে।

বস্তুত: এই স্থই বিষয় একত্র করিয়া দেখিলে বেশ বুঝা যাইবে যে, এই জরাসদ্ধবধপর্ববাধ্যায়ে পরবর্তী করির বিলক্ষণ কারিগরি আছে, এবং এই সকল অসঙ্গতি তাহারই ফল।
স্থই করির যে হাত আছে, তাহার আর এক প্রমাণ দিতেছি।

জরাসদ্ধের পূর্ববৃত্তাস্ত কৃষ্ণ যুধিষ্ঠিরের কাছে বিবৃত করিলেন, ইহা পূর্বে বলিয়াছি। সেই সঙ্গে, কৃষ্ণের সহিত জরাসদ্ধের কংসবধজনিত যে বিরোধ তাহারও পরিচয় দিলেন। তাহা হইতে কিছু উদ্বৃত্ত করিয়াছি। তাহার পরেই মহাভারতকার কি বলিতেছেন, শুরুন।

"বৈশাপায়ন কহিলেন, নম্নপতি বৃহত্তথ ভার্যাশ্য সমভিব্যাহারে তপোবনে বছদিবদ তপোহত্ত্বান করিয়া অর্গে গমন করিলেন। তাঁহারা জরাসদ্ধ ও চতুকৌনিকোক্ত সম্পায় বর লাভ করিয়া নিক্টকে রাজ্য শাসন করিতে লাগিলেন। ঐ সময়ে ভগবান্ বাস্থদেব কংস নর্পতিকে সংহার করেন। কংসনিপাত নিবন্ধন ক্ষেত্ব সহিত জ্বাসদ্ধের ঘোরত্ব শক্ষতা জ্মিল।"

এ সকলই ত কৃষ্ণ বলিয়াছেন—আরও সবিস্তার বলিয়াছেন—আবার সে কথা কেন ? প্রয়োজন আছে। মূল মহাভারতপ্রণেতা অন্তর্গের বড় রসিক নহেন—কৃষ্ণ অলোকিক ঘটনা কিছুই বলিলেন না। সে অভাব এখন প্রিত হইতে চলিল। বৈশস্পায়ন বলিডেছেন,— "মহাবল পরাক্রান্ত জরাসভ গিরিশ্রেণী মধ্যে থাকিয়া ক্লেফর বধার্থে এক বৃহৎ গদা একোনশত রার 
মূর্ণারমান করিয়া নিক্ষেপ করিল। গদা মধ্রাছিত অভুত কর্মাঠ বাস্থ্যেরের একোনশত যোজন অন্তরে
পতিত হইল। গৌরগণ ক্লফসমীপে গদাপতনের বিষয় নিবেদন করিল। তদ্বধি সেই মধ্বার সমীপবর্জী
স্থান গদাবসান নামে বিধ্যাত হইল।

এখনও বদি কোন পাঠকের বিধাস থাকে যে, বর্তমান জয়াসভ্বধ-প্রহাণ্যাধ্যের সমুদায় আগত মূল মহাভারতের অন্তর্গত এবং একব্যক্তি প্রদীত, এবং কুঞাদি মথার্থ ই হলবেশে গিরিবজে আসিয়াছিলেন, তবে তাঁহাকে অভুরোধ করি হিন্দুবিগের পুরাণেডিহাস মধ্যে ঐতিহাসিক তথের অভুসদ্ধান পরিত্যাগ করিয়া অক্ত শাস্ত্রের আলোচনার প্রবৃদ্ধ হউন। এদিগে কিছু হইবেনা।

অভংপর, জরাসন্ধবধের অবশিষ্ট কথাগুলি বলিয়া এ পর্ব্বাধ্যায়ের উপসংহার করিব ; সে সকল খুব সোজা কথা।

জনাসদ্ধ যুদ্ধার্থ ভীমকে মনোনীত করিলে, জনাসদ্ধ "যশ্বী ব্রাহ্মণ কর্তৃক কৃত-স্বস্তায়ন হইয়া ক্ষত্রধর্মান্থলারে বর্ম ও কিরীট পরিত্যাগ পূর্বকে" যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইলেন। "তখন যাবতীয় পূর্বাসী ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় বৈশ্য শুদ্ধে বনিতা ও বৃদ্ধগণ তাঁহাদের সংগ্রাম দেখিতে তথায় উপস্থিত হইলেন। যুদ্ধক্ষেত্র জনতা দ্বারা সমাকীর্ণ হইল।" "চতুর্দ্ধা দিবস যুদ্ধ হইল।" (যদি সত্য হয়, বোধ হয় তবে মধ্যে মধ্যে অবকাশমত যুদ্ধ হইত) চতুর্দ্ধা দিবসে "বাম্পদেব জনাসদ্ধকে ক্লান্ত দেখিয়া ভীমকর্মা ভীমসেনকে সম্বোধন করিয়া কহিলেন, হে কৌন্থেয়। ক্লান্ত শক্রিয়া ভীমকর্মা ভীমসেনকে সম্বোধন করিয়া কহিলেন, হে কৌন্থেয়। ক্লান্ত শক্রিয়া করা উচিত নহে; অধিকতর পীড়ামান হইলে জীবন পরিত্যাগ করে। অতএব ইনি তোমার পীড়নীয় নহেন। হে ভরতর্ষভ, ইহার সহিত্ব বাছ্যুদ্ধ কর।" (অর্থাণ যে শক্রকে ধর্মাতঃ বধ করিতে হইবে, তাহাকেও পীড়ন কর্ম্বর নহে।) ভীম জন্মান্ধকে পীড়ন করিয়াই বধ করিলেন। ভীমের ধর্মজ্ঞান কৃষ্ণের তুল্য হইতে পারে না।

তখন কৃষ্ণাৰ্জ্কন ও ভীম কারাবদ্ধ মহীপালগণকে বিমুক্ত করিলেন। তাহাই জ্বরাস্ক্রবধের একমাত্র উদ্দেশ্য। অতএব রাজগণকে মুক্ত করিয়া আর কিছুই করিলেন না, দেশে চলিয়া গোলেন। তাঁহারা Annexationist ছিলেন না—পিতার অপরাধে পুত্রের রাজ্য অপহরণ করিতেন না, তাঁহারা জরাসদ্ধকে বিনষ্ট করিয়া জ্বাসদ্ধপুত্র সহদেবকৈ রাজ্যে অভিষিক্ত করিলেন। সহদেব কিছু নজ্বর দিল, তাহা গ্রহণ করিলেন। কারামুক্ত রাজ্যণ কৃষ্ণকে জ্বিজ্ঞাসা করিলেন,

"একণে এই ভূতাদিগদে কি করিতে হইতে অনুমতি করন।"

ক্ষক ভাঁহাদিগকে কহিলেন,

্ত্রীজা যুধিষ্টির রাজস্য যক্ত করিতে অভিলাষ করিয়াছেন, আপনারা সেই সাম্রাজ্য-চিকীর্ ধার্মিকের সাহায্য করেন, ইহাই প্রার্থনা।"

যুথিষ্ঠিরকে কেন্দ্রন্থিত করিয়া ধর্মরাজ্য সংস্থাপন করা, কৃষ্ণের এক্ষণে জীবনের উদ্দেশ্য। অভএব শূর্ণতি পদে তিনি ভাহার উদ্যোগ করিতেছেন।

এই জরাসন্ধবধে কৃষ্ণচরিত্তের বিশেষ মহিমা প্রকাশমান—কিন্তু পরবর্ত্তী লেখক-দিগের দৌরান্ম্যে ইহা বড় জটিল হইয়া পড়িয়াছে। ইহার পর শিশুপালবধ। সেখানে, আরও গওগোল।

### নবম পরিচ্ছেদ

#### অর্ঘাভিহরণ

যুধিন্তিরের রাজস্য় যজ্ঞ আরম্ভ হইল। নানাদিক্দেশ হইতে আগত রাজগণ, ঝবিগণ, এবং অক্সান্ত শ্রেণীর লোকে রাজধানী পুরিয়া গেল। এই বৃহৎ কার্য্যের স্থানির্বাহ জন্ম পাণ্ডবেরা আত্মীয়বর্গকে বিশেষ বিশেষ কার্য্যে নিযুক্ত করিলেন। তৃঃশাসন ভোজ্য জবেয়ের তন্তাবধানে, সঞ্জয় পরিচর্য্যায়, কুপাচার্য্য রত্তরক্ষায় ও দক্ষিণাদানে, ত্র্য্যোধন উপায়নশ্রতিরাহে, ইত্যাদি রূপে সকলকেই নিযুক্ত করিলেন। শ্রীকৃষ্ণ কোন্ কার্য্যে নিযুক্ত ইইলেন। ত্র্যাসনাদির নিয়োগের সঙ্গে শ্রীকৃষ্ণের নিয়োগের কথাও লেখা আছে। তিনি ব্রাক্ষণগণের পাদপ্রকালনে নিযুক্ত হইলেন।

কথাটা বুঝা গেল না। প্রীকৃষ্ণ কেন এই ভ্ত্যোপযোগী কার্য্যে নিযুক্ত হইয়াছিলেন ? তাঁহার যোগ্য কি আর কোন ভাল কাজ ছিল না ? না, ব্রাহ্মণের পা ধোয়াই
বড় মহৎ কাজ ? তাঁহাকে আদর্শপুরুষ বলিয়া গ্রহণ করিয়া কি পাচক ব্রাহ্মণঠাকুরদিণে র
পদপ্রকালন করিয়া বেড়াইতে হইবে ? যদি তাই হুয়, তবে তিনি আদর্শপুরুষ নহেন,
ইহা আমরা মুক্তকঠে বলিব।

কথাটার অনেক রকম ব্যাখ্যা করা যাইতে পারে। ব্রাহ্মণগণের প্রচারিত এবং এখনকার প্রচলিত ব্যাখ্যা এই যে, জ্ঞীকৃষ্ণ ব্রাহ্মণগণের গৌরব বাড়াইবার জন্মই সকল কার্য্য পরিত্যাগ করিয়া এইটিতে আপনাকে নিযুক্ত করিয়াছিলেন। এ ব্যাখ্যা অভি অপ্রজেয় বলিয়া আমাদিগের বােধ হর। জীকৃষ অক্সাম্ভ ক্ষত্রিয়দিগের স্থায় বাক্ষণকে যথাযোগ্য সম্মান করিজেন বােচ, কিন্তু তাঁহাকে কোথাও বান্ধণের গৌরব প্রচারের ক্ষম্ভ বিশেষ ব্যস্ত দেখি না। বরং অনেক স্থানে তাঁহাকে বিপরীত পথ অবলম্বন করিতে দেখি ন যদি বনপর্কে ত্র্বাসার আতিথ্য বৃত্তাস্তাটা মৌলিক মহাভারতের অন্তর্গত বিবেচনা করা যায়, তাহা হইলে বৃথিতে হইবে যে, তিনি রকম সকম করিয়া বান্ধণঠাকুরদিগকে পাণ্ডবদিগের আশ্রম হইতে অর্জচন্ত্র প্রদান করিয়াছিলেন। তিনি ঘারতের সাম্যবাদী। গীতোক্ত ধর্ম যদি কৃষ্ণোক্ত ধর্ম হয়, তবে

বিভাবিনয়সম্পন্নে ব্রাহ্মণে গবি হস্তিনি। শুনি চৈব খুণাকে চ পণ্ডিশুঃ সমদর্শিনঃ॥ ৫॥ ১৭

তাঁহার মতে ব্রাহ্মণে, গোকতে, হাতিতে, কুকুরে ও চণ্ডালে সমান দেখিতে হইবে। তাহা হইলে ইহা অসম্ভব যে, তিনি ব্রাহ্মণের গৌরব বৃদ্ধির জন্ম তাঁহাদের পদপ্রকালনে নিযুক্ত হইবেন।

কেহ কেহ বলিতে পারেন, কৃষ্ণ যথন আদর্শ পুরুষ, তথন বিনয়ের আদর্শ দেখাইবার জ্বন্থই এই ভূত্যকার্য্যের ভার গ্রহণ করিয়াছিলেন। জিজ্ঞান্ত, তবে কেবল আহ্মণের পাদপ্রকালনেই নিযুক্ত কেন ? বয়োবৃদ্ধ ক্ষত্রিয়গণেরও পাদপ্রকালনে নিযুক্ত নহেন কেন ? আর ইহাও বক্তব্য যে, এইরূপ বিনয়কে আমরা আদর্শ বিনয় বলিতে পারি না। এটা বিনয়ের বড়াই।

অত্যে বলিভে পারেন যে, কৃষ্ণচরিত্র সময়োপযোগী। সে সময়ে ব্রাহ্মণগণের প্রতি ভক্তি বড় প্রবল ছিল; কৃষ্ণ ধৃর্ত্ত, পশার করিবার জন্ম এইরূপ অলৌকিক ব্রহ্মভক্তি দেখাইতেছিলেন।

আমি বলি, এই শ্লোকটি প্রক্রিপ্ত। কেন না, আমরা এই শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায়ের অক্স অধ্যায়ে (চৌয়াল্লিলে) দেখিতে পাই যে, কৃষ্ণ গ্রাহ্মণগণের পাদপ্রক্রালনে নিযুক্ত না থাকিয়া, তিনি ক্ষত্রিয়োচিত ও বীরোচিত কার্য্যান্তরে নিযুক্ত ছিলেন। তথায় লিখিত আছে, "মহাবাহু বাহ্মদেব শহ্ম, চক্র ও গদা ধারণ পূর্বক সমাপন পর্যান্ত এ যজ্ঞ রক্ষা করিয়াছিলেন।" হয়ত চুইটা কথাই প্রক্রিপ্ত। আমরা এ পরিচ্ছেদে এ কথার বেশী আন্দোলন আবশ্যক বিবেচনা করি না। কথাটা তেমন শুরুতর কথা নয়। কৃষ্ণচরিত্র সম্বন্ধে মহাভারতীয় উক্তি অনেক সময়েই পরস্পার অসঙ্গত, ইহা দেখাইবার জন্মই এতটা বলিলাম। নানা হাতের কান্ধ বলিয়া এত অসঙ্গতি।

এই রাঞ্জন্ম বজ্ঞের মহাসভায় কৃষ্ণ কর্তৃক লিগুপাল নামে প্রবল পরাক্রান্ত মহারাজা
নিহত হয়ে। পাতবদিগের সংশ্লেষ মাত্রে থাকিয়া কৃষ্ণের এই এক মাত্র আন্তর্গারণ
বলিলেও হয়। খাতবদাহের যুদ্ধটা আমরা বড় মৌলিক বলিয়া ধরি নাই, ইহা পাঠকের
শ্লেরণ থাকিতে পারে।

শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায়ে একটা গুরুতর ঐতিহাসিক তত্ত্ব নিহিত আছে। বলিতে গেলে, তেমন গুরুতর ঐতিহাসিক তত্ত্ব মহাভারতের আর কোথাও নাই। আমরা দেখিয়াছি যে, জরাসন্ধবধের পূর্বে, কৃষ্ণ কোথাও মৌলিক মহাভারতে, দেবতা বা লীখরাবভার-স্বরূপ অভিহিত বা স্বাক্ত নজেন। জরাসন্ধবধে, লে কথাটা অমনি অস্ট্র রকম আছে। এই শিশুপালবধেই প্রথম কৃষ্টের সমসাময়িক লোক কর্তৃক তিনি জগদীশ্বর বলিয়া শীক্ত। এখানে কৃষ্ণবংশের তাৎকালিক নেতা ভীষ্ট এই মতের প্রচারকর্তা।

প্রথমাংশে ঈশুরাবতার বলিয়া থীকৃত নহেন, তথনজানিতে হইবে, কোন্ সময়ে তিনি প্রথম ঈশুর বলিয়া থীকৃত নহেন, তথনজানিতে হইবে, কোন্ সময়ে তিনি প্রথম ঈশুর বলিয়া থীকৃত হইলেন ! তাঁহার জীবিতবালেই কি ঈশুরাবতার বলিয়া থীকৃত হইয়াছিলেন । দেখিতে পাই বটে যে এই শিশুপালবধে, এবং তৎপরবর্তী মহাভারতের অভ্যান্ত অংশে তিনি ঈশুর বলিয়া থীকৃত হইতেছেন। কিন্তু এমন হইতে পারে যে, শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায় এবং সেই সেই অংশ প্রক্রিষ্ঠা। এ প্রশ্নের উত্তরে কোন্ পক্ষ অবলম্বনীয় ?

এ কথার আমরা একণে কোন উন্তর দিব না। ভরসা করি ক্রমশঃ উত্তর আপনিই পরিকৃট হইবে। তবে ইহা বক্তব্য যে, শিশুপালবধ-পর্ব্বাধ্যায়, যদি মৌলিক মহাভারতের অংশ হয়, তবে এমন বিবেচনা করা যাইতে পারে যে, এই সময়েই কৃষ্ণ ঈশ্বরত্বে প্রতিষ্ঠিত হইতেছিলেন। এবং এ বিষয়ে তাঁহার অপক্ষ বিপক্ষ হই পক্ষ ছিল। তাঁহার পক্ষীয়নিগের প্রধান ভীম্ম, এবং পাশুবেরা। তাঁহার বিপক্ষদিগের এক জন নেভা শিশুপাল। শিশুপাল-বধ বৃত্তান্তের ছুল মর্ম্ম এই যে, ভীম্মানি সেই সভামধ্যে কৃষ্ণের প্রাধান্ত হাপনের চেষ্টা পান। শিশুপাল তাহার বিরোধী হন। তাহাতে তুমূল বিবাদের যোগাড় হইয়া উঠে। তথন কৃষ্ণ শিশুপালকে নিহত করেন, তাহাতে সব গোল মিটিয়া যায়। যজের বিদ্ন বিনষ্ট হইলে, যজ্ঞ নির্বিষ্যে নির্বহি হয়।

এ সকল কথার ভিতর যথার্থ ঐতিহাসিকতা কিছুমাত্র আছে কি না তাহার মীমাংসার পূর্বের বৃঝিতে হয় যে, এই শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায় মৌলিক কি না ? এ কথাটার উত্তর বড় সহজ নতে। শিশুপালবধের সঙ্গে মহাভারতের ছুল ঘটনাগুলির কোন বিশেষ সংক্ষ আছে, এমন কথা বলা যায় না। কিন্তু তা না থাকিলেই যে প্রক্রিপ্ত বলিতে হইবে, এমন নহে। ইহা সত্য বটে যে, ইতিপূর্বে অনেক স্থানে শিশুপাল নামে প্রবল পরাক্রান্ত এক জন রাজার কথা দেখিতে পাই। পরভাগে দেখি, তিনি নাই। মধ্যেই তাঁহার মৃত্যু হইয়াছিল। পাণ্ডৰ সভায় ককের হস্তে তাঁহার মৃত্যু হইয়াছিল, ইহার বিরোধী কোন কথা পাই না। অন্তক্রমণিকাধ্যায়ে এবং পর্বেসংগ্রহাধ্যায়ে শিশুপালবধের কথা আছে। আর রচনাপ্রণালী দেখিলেও শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায়েকে মৌলিক মহাভারতের অংশ বলিয়াই বোব হয় বটে। মৌলিক মহাভারতের আর কয়টি অংশের ফ্রায়, নাটকাংশে ইহার বিশেষ উৎকর্ষ আছে। অভএব ইহাকে অমৌলিক বলিয়া একেবারে পরিত্যাগ করিছে পারিতেছি না।

ভা না পারি, কিন্তু ইহাও স্পষ্ট বোধ হয় যে, যেমন শ্বরাসন্ধ্রবধ-পর্ব্বাধ্যায়ে চুই হাভের কারিগরি দেখিয়াছি, ইহাভেও সেই রকম। বরং জরাসন্ধ্রবদের অপেক্ষা সে বৈচিত্র্য শিশুপালবধে বেশী। অতএব আমি এই সিদ্ধান্ত করিতে বাধ্য যে, শিশুপালবধ স্থূলতঃ মৌলিক বটে, কিন্তু ইহাতে দ্বিতীয় স্তরের কবির বা অস্তু পরবর্ত্তী লেখকের অনেক হাত আছে।

এক্ষণে শিশুপালবধ বৃত্তান্ত সবিস্তারে বলিব।

আজিকার দিনেও আমাদিগের দেশে একটি প্রথা প্রচলিত আছে যে, কোন সম্ভ্রাপ্ত ব্যক্তির বাড়ীতে সভা হইলে সভাস্থ সর্বপ্রধান ব্যক্তিকে প্রক্চন্দন দেওয়া হইয়া থাকে। ইহাকে "নালাচন্দন" বলে। ইহা এখন পাত্রের গুণ দেখিয়া দেওয়া হয় না, বংশমর্যাদা দেখিয়া দেওয়া হয়। কুলীনের বাড়ীতে গোষ্ঠীপতিকেই মালাচন্দন দেওয়া হয়। কেন না, কুলীনের কাছে গোষ্ঠীপতি বংশই বড় মাছা। কৃষ্ণের সময়ে প্রথাটা একটু ভিন্ন প্রকার ছিল। সভাস্থ সর্বপ্রধান ব্যক্তিকে অর্ঘ প্রদান করিতে হইত। বংশমর্য্যাদা দেখিয়া দেওয়া হইত না, পাত্রের নিজের গুণ দেখিয়া দেওয়া হইত

যুধিষ্ঠিরের সভায় অর্ঘ দিতে হইবে—কে ইহার উপযুক্ত পাত্র ? ভারতবর্ষীয় সমস্ত রাজগণ সভাস্থ হইয়াছেন, ইহার মধ্যে সর্বভাষ্ঠ কে ? এই কথা বিচার্যা। ভীম বলিলেন, "কৃষ্ণই সর্বভাষ্ঠ। ইহাকে অর্ঘ প্রদান কর।"

প্রথম যথন এই কথা বলেন, তখন ভীম যে কৃষ্ণকে দেবতা বিবেচনাতেই সর্বভ্রেষ্ঠ স্থির করিয়াছিলেন, এমন ভাব কিছুই প্রকাশ নাই। কৃষ্ণ "তেজঃ বল ও পরাক্রম বিষয়ে ক্ষেত্ৰ বিষয়ে গোলাৰ কৰিব কৰিছে প্ৰিক্তিন। ক্ষেত্ৰ ক্ষেত্ৰ কৰিব কৰিব কৰিব এই প্ৰভাই কৰি বিজে বলিবেন। এবানে কেখা যাইডেহে তীম কৰেব নম্মানীকৰ বেৰিডেহেন।

প্রতিষ্ঠানে কৃষ্ণকে অর্থ প্রদন্ত হইল। তিনিও তাহা প্রহণ করিলেন। ইহা
নির্দ্ধালের অসহা হইল। নিশুপাল ভীয়, কৃষ্ণ ও পাশুবদিগকে এককালীন ভিন্নমার
করিয়া যে বজুতা করিলেন, বিলাতে পালে মেন্ট মহাসভায় উহা উক্ত হইলে উচিত দরে
বিকাইত। তাঁহার বজুতার প্রথম ভাগে তিনি যাহা বলিলেন, তাঁহার বাগ্মিতা বড় বিজ্জ্জ্জ্জ্মতার । কৃষ্ণ রাজা নহেন, তবে এত রাজা থাকিতে তিনি অর্থ পান কেন? যদি
ভবির বলিয়া তাঁহার পূজা করিয়া থাক, তবে তাঁর বাপ বাহ্মদেবকে পূজা করিলে না কেন?
তিনি তোমাদের আত্মীয় এবং প্রিয়চিকীয়্ বলিয়া কি তাঁর পূজা করিয়াছ? খণ্ডর ক্রুপদ
থাকিতে তাঁকে কেন? কৃষ্ণকে আচার্যা \* মনে করিয়াছ? গোণাচার্য্য থাকিতে কৃষ্ণের
আর্চনা কেন? ঋতিক্ বলিয়া কি তাঁহাকে অর্থ দাও? বেদব্যাস থাকিতে কৃষ্ণ কেন শুক্
ইত্যাদি।

মহারাজ শিশুপাল কথা কহিতে কহিতে অন্তান্ত বাগ্মীর স্থায় গরম হইয়া উঠিলেন, তথন লজিক ছাড়িয়া রেটরিকে উঠিলেন, বিচার ছাড়িয়া দিয়া গালি দিতে আরম্ভ করিলেন। পাণ্ডবদিগকে ছাড়িয়া কৃষ্ণকে ধরিলেন। অলঙ্কারশান্ত্র বিলক্ষণ বৃঝিতেন,—প্রথমে "প্রিয়চিকীযুঁ" "অপ্রাপ্তলক্ষণ" ইত্যাদি চুট্কিভে ধরিয়া, শেষ "ধর্মভ্রন্তী" "ত্রাত্মা" প্রভৃতি বড় বড় গালিতে উঠিলেন। পরিশেষে Climax—কৃষ্ণ ঘৃতভোজী কৃ্ক্র, দারপরিগ্রহকারী ক্লীব, ‡ ইত্যাদি। গালির একশেষ করিলেন।

শুনিয়া, ক্ষমাগুণের পরমাধার, পরমযোগী আদর্শ পুরুষ কোন উত্তর করিলেন না। কুল্ফের এমন শক্তি ছিল যে, তদ্দণ্ডেই তিনি, শিশুপালকে বিনষ্ট করিতে সক্ষম—পরবর্ত্তী ঘটনায় পাঠক তাহা জানিবেন। কৃষ্ণও কখন যে এরপ পরুষবচনে তিরস্কৃত হইয়াছিলেন, এমন দেখা যায় না। তথাপি তিনি এ তিরস্কারে ক্রাক্ষেপও করিলেন না। ইউরোপীয়দিগের মত ডাকিয়া বলিলেন না, "শিশুপাল! ক্ষমা বড়ধর্ম, আমি তোমায় ক্ষমা করিলাম।" নীরবে শক্রকে ক্ষমা করিলেন।

<sup>🔹</sup> কৃষ্ণ, অভিমন্থা, সাত্যকি প্রভৃতি মহারধীর, এবং কলাপি বরং অঞ্নেরও যুদ্ধবিভার আচার্য্য।

<sup>🕇</sup> অতএৰ ক্ৰফ বিখ্যাত বেদজ, ইহা শীকৃত হইল।

<sup>🛊</sup> कृक व्यतनाठा महिम-তবে ইঞ্জিরপদারণ ব্যক্তিরা বিতেঞ্জিয়কে এইরণ গালি দেয়।

া কার্যকা প্রিটিত নাজুক নাজার প্রকাশ নেতির আহাকে সাম্বান করিছে সেবের নাজার করিছে সেবের নাজার করিছে সেবের নাজার করিছে সেবের নাজার করিছে করিছের করিছে নাজার জনিত নাজার করিছে নাজার করিছে নাজার করিছের বা সাজার করিছের অন্তন্ত আহ্নর বা সাজার করা আহ্চিত।"

ভঙ্গন কুকর্ম ভীম, সদর্থমুক্ত বাক্যপরত্পরায়, কেন জিনি ক্ষের মর্কনার পরামর্শ দিয়াছেন, তাহার কৈকিয়ং দিতে লাগিলেন। আমরা সেই বাক্যগুলির সারভাগ ক্রমুক্ত করিতেছি, কিন্তু ভাহার ভিতর একটা রহস্ত আছে, আগে দেখাইয়া দিই। কতকগুলি বাক্যের ভাংপর্য্য এই যে, আর সকল মহুয়ের বিশেষতঃ ক্ষত্রিয়ের যে সকল গুণ থাকে, লৈ সকল গুণে কৃষ্ণ সর্ব্বপ্রেষ্ঠ। এই জন্ম তিনি অর্থের যোগ্য। আবার তারই মাঝে কতকগুলি কথা আছে, তাহাতে ভীম বলিতেছেন যে, কৃষ্ণ বয়ং জগদীশ্বর, এই জন্ম কৃষ্ণ সকলের অর্কনীয়। আমরা হুই রকম পৃথক্ পৃথক্ দেখাইতেছি, পাঠক ভাহার প্রকৃত্ব তাংপর্য্য ব্রিতে চেষ্টা করন। ভীম বলিলেন,

"এই মহতী নৃপদভায় একজন মহীপালও দৃষ্ট হয় না, যাহাকে ক্লফ তেজোবলে পরাজয় করেন নাই।" এ গেল মনুয়ুত্ববাদ—তার পরেই দেবছবাদ—

"অচ্যত কেবল আমাদিগের অর্চনীয় এমত নহে, সেই মহাভূজ ত্রিলোকীয় পৃজনীয়। তিনি যুদ্ধে অসংখ্য ক্ষত্রিয়বর্গের প্রাজয় ক্রিয়াছেন, এবং অধ্ও ব্রহ্মাও তাঁহাতেই প্রতিষ্ঠিত রহিয়াছে।"

পুনশ্চ, মহুয়াত্ব---

"রুক্ত জ্মিয়া অবধি যে সকল কার্য্য ক্রিয়াছেন, লোকে মংসরিধানে পুন: পুন: তৎসমুদায় কীর্ত্তন করিয়াছে। তিনি:অত্যন্ত বালক হইলেও আমরা তাঁহার পরীকা করিয়া থাকি। ক্লফের শৌর্য্য, বীর্য্য, কীর্ত্তি ও বিজয় প্রভৃতি সমন্ত পরিজ্ঞাত হইয়া"—

পরে, সঙ্গে সঙ্গে দেবছবাদ.

"সেই ভৃতস্থাবহ জগদচিত অচ্যতের পূজা বিধান **চরিয়াছি।**"

পুনশ্চ, মমুয়াছ, পরিষ্কার রকম---

"ক্ষেব প্জ্যতা বিষয়ে হুটা হেতু আছে; তিনি নিখিল বেদবেদাল পারদর্শী ও সমধিক বলশালী। ফলত: মনুষ্মলোকে তাদৃশ বলবান্ এবং বেদবেদালসম্পন্ন বিতীয় ব্যক্তি প্রত্যক্ষ হওয়া স্থকঠিন। দান, দাক্ষা, শ্রুত, শোর্যা, লজ্জা, কীর্ত্তি, বৃদ্ধি, বিনয়, অমুপম শ্রী, ধৈর্যা ও সম্ভোষ প্রভৃতি সম্দায় গুণাবলি ক্ষে নিয়ত বিবাজিত বহিয়াছে। অতএব সেই সর্ব্ধগুণসম্পন্ন আচার্য্য, পিতা, ও গুরু শ্বন্ধ পূজার্হ কুক্ষের প্রতি ক্ষরা প্রাকৃষি ভোমাদের সর্কতোভাবে কর্ত্তব্য। তিনি ঋত্বিক, গুরু, সম্বন্ধী, প্রাতক, রাজা, এবং প্রিয়ণাত্ত্ব। এই নিষিত্ত অচ্যত অচিত হইয়াছেন।"\*

পুনশ্চ দেবছবাদ,

"কৃষ্ণই এই চরাচর বিধের স্টি-ছিতি-প্রসম্বর্জা, তিনিই অব্যক্তপ্রকৃতি, সনাতন, কর্ত্তী, এবং সর্বাস্থ্যকর অধীখন, স্নতরাং পরম প্রদায়, তাহাতে আর সন্দেহ কি । বৃদ্ধি, মন, মহন্ত, পৃথিব্যাদি পঞ্জুত, সম্পায়ই একমাত্র কৃষ্ণে প্রতিষ্ঠিত আছে। চন্দ্র, স্ব্যা, প্রহ, নক্ষত্র, দিক্বিদিক্ সম্পায়ই একমাত্র কৃষ্ণে প্রতিষ্ঠিত আছে। ইত্যাদি।"

ভীম বলিয়াছেন, কৃষ্ণের পূজার ছইটি কারণ (১) যিনি বলে সর্ব্বশ্রেষ্ঠ, (২) তাঁহার তুল্য বেদবেদাঙ্গণারদর্শী কৈছ নছে। অন্বিভীয় পরাক্রমের প্রমাণ এই গ্রাছে অনেক দেওয়া গিয়াছে। কৃষ্ণের অন্বিভীয় বেদজ্ঞভার প্রমাণ গীতা। যাহা আমরা জগবদনীতা বলিয়া পাঠ করি, তাহা কৃষ্ণ-প্রণীত নহে। উহা ব্যস-প্রণীত বলিয়া খ্যাত—
ব্বৈয়াসিকী সংহিতা" নামে পরিচিত। উহার প্রণেতা ব্যাসই হউন আর যেই হউন, তিনি ঠিক কৃষ্ণের মুখের কথাগুলি নোট করিয়া রাখিয়া ঐ গ্রন্থ সম্বলন করেন নাই। উহাকে মৌলিক মহাভারতের অংশ বলিয়াও আমার বোধ হয় না। কিন্তু গীতা কৃষ্ণের ধর্মমতের সম্বলন, ইহা আমার বিশ্বাদ। তাঁহার মতাবলম্বী কোন মনীয়ী কর্ত্বক উহা এই আকারে সম্বলিত, এবং মহাজীরতে প্রক্রিপ্ত হইয়া প্রচারিত হইয়াছে, ইহাই সঙ্গত বলিয়া বোধ হয়। এখন বলিবার কথা এই যে, গীতোক্ত ধর্ম ঘাহার প্রণীত, তিনি স্পষ্টতেই অন্বিভীয় বেদবিৎ পণ্ডিত ছিলেন। ধর্ম সম্বন্ধে তিনি বেদকে সর্ব্বোচ্চ হানে বসাইতেন না—কথন বা বেদের একট্ একট্ নিন্দা করিতেন। কিন্তু তথাপি অন্বিভীয় বেদজ্ঞ বাতীত অস্থ্যের নারা গীতোক্ত ধর্ম প্রণীত হয় নাই, ইহা যে গীতা ও বেদ উভয়ই অধ্যয়ন করে, সে অনায়াসেই বৃন্ধিতে পারে।

যিনি এইরপ, পরাক্রমে ও পাণ্ডিত্যে, বীর্য্যে ও শিক্ষায়, কর্মে ও জ্ঞানে, নীতিতে ও ধর্মে, দয়ায় ও ক্ষমায়, তুল্য রূপেই সর্বন্ধেষ্ঠ, তিনিই আদর্শ পুরুষ।

শ্রধন অব্যাকে বাহা বনিয়াছি—অমুশীলনবর্গের চরদানর্শ শ্রীকৃষ্ণ, এই ভীবোজিতে তাহা পরিফুত ছইতেছে।

#### দশম পরিচ্ছেদ

The second second

#### **निल्लाग**रर

ভীম কথা সমাপ্ত করিয়া, শিশুপালকে নিভাস্ত অবজ্ঞা করিয়া বলিলেন, "যদি কৃক্ষের পূজা শিশুপালের নিভাস্ত অসফ বোধ হইয়া থাকে, ভবে ভাঁহার বেরূপ অভিকৃতি হয়, করুন।" অর্থাৎ "ভাল না লাগে, উঠিয়া যাও।"

পরে মহাভারত হইতে উদ্ধৃত করিতেছি:—

"কৃষ্ণ অচিত ইইলেন দেখিয়া খনীখনামা এক মহাবল পরাক্রান্থ বীরপুক্ষ ক্রোধে কম্পারিভকলেবর ও আরক্তনের ইইয়া সকল রাজগণকে সংঘাধন পূর্বক কহিলেন, 'আমি পূর্বক সেনাপতি ছিলাম, সন্মতি মালব ও পাওবকুলের স্মৃলোমূলন করিবার নিমিন্ত অন্তই সমরসাগরে আবসাহন করিব।' চেলিয়াল্ল শিতপাল, মহীপালগণের অবিচলিত উৎসাহ সন্দর্শনে প্রোৎসাহিত হইয়া মন্তের ব্যাহাত জন্মইয়ার নিমিন্ত ভাঁহালিগের সহিত মন্ত্রণা করিতে লাগিলেন, বাহাতে বৃধিষ্টিরের অভিবেক এবং ক্লেকর পূজা না হয়, তাহা জামাদিগের সর্বতোভাবে কর্ত্ব্য। রাজারা নির্বেদ প্রবৃত্ত ক্রোধপরবল ইইয়া মন্ত্রণা করিতেহেন, দেখিয়া কৃষ্ণ শেষ্ট ব্রুবিতে পারিলেন, যে তাহারা যুদ্ধার্থ পরামর্শ করিতেহেন।"

রাজা যুথিন্টির সাগরসদৃশ রাজমগুলকে রোমপ্রচলিত দেখিয়া প্রাজ্ঞতম পিতামহ ভীমকে সম্বোধন করিয়া কহিতে লাগিলেন, "হে পিতামহ! এই মহান্ রাজসমূজ সংক্ষোভিত হইয়া উঠিয়াছে, এক্ষণে যাহা কর্ত্তব্য হয়, অনুমতি করুন।"

শিশুপালবধের ইহাই যথার্থ কারণ। শিশুপালকে বধ না করিলে তিনি রাজগণের সহিত মিলিত হইয়া যজ্ঞ নষ্ট করিতেন।

শিশুপাল আবার ভীমকে ও কৃষ্ণকে কতকগুলা গালিগালাজ করিলেন।

ভীম্মকে ও কৃষ্ণকৈ এবারেও শিশুপাল বড় বেলি গালি দিলেন। "ছ্রাদ্মা" "যাহাকে বালকেও ঘৃণা করে," "গোপাল," "দাস" ইত্যাদি। পরম যোগী ঞ্রীকৃষ্ণ পুনর্কার ভাহাকে কমা করিয়া নীরব হইয়া রহিলেন। কৃষ্ণ যেমন বলের আদর্শ, ক্ষমার তেমনি আদর্শ। ভীম প্রথমে কিছু বলিলেন না, কিন্তু ভীম অত্যন্ত ক্রুদ্ধ হইয়া শিশুপালকে আক্রমণ করিবার জন্ম উথিত হইলেন। ভীম তাঁহাকে নিরস্ত করিয়া শিশুপালের পূর্কর্ভান্ত ভাঁহাকে শুনাইতে লাগিলেন। এই বৃত্তান্ত অভ্যন্ত অসম্ভব, অনৈস্গিক ও অবিশ্বাসযোগ্য। সে কথা এই—

ক্ষেত্র ও শিশুপালে আরও কিছু বকাবকি হইল। ভীম বলিলেন, "শিশুপাল ক্ষেত্র ভেজেই ভেজেই। তিনি এখনই শিশুপালের ভেজেইরণ করিবেন।" শিশুপাল অলিয়া উঠিয়া ভীমকে অনেক গালাগালি দিয়া শেষে বলিল, "তোমার জীবন এই ভূপালগণের অন্ধুর্যাধীন, ইহারা মনে করিলেই তোমার প্রাণসংহার করিতে পারেন।" ভীম তখনকার ক্ষরিয়দিগের মধ্যে প্রেষ্ঠ যোদ্ধা—ভিনি বলিলেন, "আমি ইহাদিগকে ভূণভূল্য বোধ করি না।" শুনিয়া সমবেত রাজমগুলী গজ্জিয়া উঠিয়া বলিল, "এই ভীমকে পশুবং বধ কর অথবা প্রদীপ্ত ভ্তাশনে দম্ম কর।" ভীম উত্তর করিলেন, "যা হয় কর, আমি এই তোমাদের মন্তকে পদার্পন করিলাম।"

বুড়াকে জোরেও আঁটিবার যো নাই, বিচারেও আঁটিবার যো নাই। ভীত্ম তখন রাজগণকে মীমাংসার সহজ উপায়টা দেখাইয়া দিলেন। তিনি যাহা বলিলেন, তাহার স্কুল মর্দ্ম এই ;—"ভাল, কৃষ্ণের পূজা করিয়াছি বলিয়া তোমরা গোল করিতেছ; তাঁহার শ্রেষ্ঠছ মানিতেছ না। গোলে কাজ কি, তিনি ত সম্মুখেই আছেন—একবার পরীক্ষা করিয়া দেখ না ? ধাঁহার মরণ কণ্ডুতি থাকে, তিনি একবার কৃষ্ণকে যুদ্ধে আহ্বান করিয়া দেখুন না ?"

শুনিয়া কি শিশুপাল চুপ করিয়া থাকিতে পারে ? শিশুপাল কৃষ্ণকে ডাকিয়া বলিল, "আইস, সংগ্রাম কর, তোমাকে যুদ্ধে আহ্বান করিতেছি।"

এখন, কৃষ্ণ প্রথম কথা কহিলেন। কিন্তু শিশুপালের সঙ্গে নহে। ক্ষত্রিয় হইয়া কৃষ্ণ যুদ্ধে আহুত হইয়াছেন, আর যুদ্ধে বিমুখ হইবার পথ রহিল না; এবং যুদ্ধেরও ধর্মতঃ প্রয়োজন ছিল। তখন সভাস্থ সকলকে সম্বোধন করিয়া শিশুপালকৃত পূর্বাপরাধ সকল একটি একটি করিয়া বির্ত করিলেন। তার পর বলিলেন, "এত দিন ক্ষমা করিয়াছি। আজ ক্ষমা করিব না।"

এই কৃষ্ণোজি মধ্যে এমন কথা আছে যে, তিনি পিতৃষ্পার অনুরোধেই তাহার এত অপরাধ ক্ষমা করিয়াছেন। ইতিপুর্বেই যাহা বলিয়াছি, তাহা স্মরণ করিয়া হয়ত পাঠক জিজ্ঞাদা করিবেন, এ কথাটাও প্রক্ষিপ্ত ? আমাদের উত্তর এই যে, ইহা প্রক্ষিপ্ত হইলেও হইতে পারে, কিন্তু প্রক্ষিপ্ত বিবেচনা করিবার কোন প্রয়োজন দেখি না। ইহাতে অনৈস্থিকিতা কিছুই নাই; বরং ইহা বিশেষরূপে স্বাভাবিক ও সন্তব। ছেলে ছ্রন্ত, কৃষ্ণাম্বেনী; কৃষ্ণাও বলবান, মনে করিলে শিশুপালকে মাছির মত টিপিয়া মারিতে পারেন, এমন ক্ষর্মনার পিদী যে প্রাতৃপুত্রকে অন্তরোধ করিবেন, ইহা খুব সন্তব। ক্ষমাপরায়ণ কৃষ্ণা শিশুপালকে নিজ্ঞ গুণুই ক্ষমা করিলেও পিসীর অনুরোধ স্মরণ রাখিবেন, ইহাও খুব

সম্ভব। আর পিতৃষসার পুত্রকে বধ করা আপাডতঃ নিন্দনীয় কার্য্য, কৃষ্ণ পিসীর খাতির কিছুই করিলেন না, এ কথাটা উঠিডেও পারিত। সে কথার একটা কৈফিয়ৎ দেওয়া চাই। এ জন্ম কৃষ্ণের এই উক্তি খুব সঙ্গত।

তার পরেই আবার একটা অনৈসর্গিক কাগু উপস্থিত। শ্রীকৃষ্ণ, শিশুপালের বধ জক্ম আপনার চক্রান্ত্র স্মরণ করিলেন। স্মরণ করিবা মাত্র চক্র তাঁহার হাতে আসিয়া উপস্থিত হইল। তথন কৃষ্ণ চক্রের দ্বারা শিশুপালের মাথা কাটিয়া কেলিজ্মে।

বোধ করি এ অনৈস্গিক ব্যাপার কোন পাঠকেই ঐতিহাসিক ঘটনা বলিয়া গ্রাহণ করিবেন না। যিনি বলিবেন, কৃষ্ণ ঈশ্বরাবতার, ঈশ্বরে সকলেই সম্ভবে, তাঁহাকে জিজ্ঞাসা করি, যদি চক্রের দ্বারা শিশুপালকে বধ করিতে হইবে, ভবে সে জম্ম কুঞ্জের মনুমুশরীর ধারণের কি প্রয়োজন ছিল 📍 চক্র ত চেভনাবিশিষ্ট জীবের স্থায় আজ্ঞামত যাতায়াত করিতে পারে দেখা যাইতেছে, ভবে বৈকুণ্ঠ হইতেই বিষ্ণু তাহাকে শিশুপালের শিরশেছদ জন্ম পাঠাইতে পারেন নাই কেন ? এ সকল কাজের জন্ম মহুয়্য-শরীর গ্রহণের প্রয়োজন কি ? ঈখর কি আপনার নৈস্গিক নিয়মে বা কেবল ইচ্ছামাত্র একটা মন্থয়ের মৃত্যু ঘটাইতে পারেন না যে, তজন্ম তাঁহাকে মহয়েদেহ ধারণ করিতে হইবে ? এবং মহয়া-দেহ ধারণ করিলেও কি তিনি এমনই হীনবল হইবেন যে, স্বীয় মামুষী শক্তিতে একটা মামুষের সঙ্গে আঁটিয়া উঠিতে পারিবেন না, ঐশী শক্তির দ্বারা দৈব অস্ত্রকে স্মরণ করিয়া আনিতে হইবে 📍 ঈশ্র যদি এরপ অল্লশক্তিমান্হন, তবে মাতুষের সঙ্গে তাঁহার ভফাৎ বড় অল্ল। আমরাও কৃষ্ণের ঈশ্বরত্ব অস্বীকার করি না—কিন্তু আমাদের মতে কৃষ্ণ মামুধী শক্তি ভিন্ন অক্স শক্তির আশ্রয় গ্রহণ করিতেন না, এবং মামুধী শক্তির দারাই সকল কার্য্যই সম্পন্ন করিতেন। এই অনৈস্গিক চক্রান্ত্রস্মরণবৃত্তাস্ত যে অলীকও প্রক্লিগু, কৃষ্ণ যে মাসুষ্যুদ্ধেই শিশুপালকে নিহত করিয়াছিলেন, তাহার প্রমাণ মহাভারতেই আছে। উল্লোগপর্কে ধৃতরাষ্ট শিশুপাল-বধের ইতিহাস কহিতেছেন, যথা,

শ্বৰ্ধে রাজস্য যজে, চেদিরাজ ও কর্মক প্রভৃতি যে সমস্ত ভূপাল সর্বপ্রকার উত্যোগবিশিষ্ট ইইয়া বছদংখ্যক বীরপুরুষ সমভিব্যাহারে একত্র সমবেভ ইইয়াছিলেন, তন্মধ্যে চেদিরাজ্বতন্য স্থের্বার জ্ঞান্ন প্রভাগনালী, শ্রেষ্ঠ ধহর্মের, ও বৃদ্ধে অজ্যে। ভগবান রুফ কণকাল মধ্যে তাঁহারে পরাজ্ম করিয়া ক্রিয়- গণের উৎসাহ ভক করিয়াছিলেন; এবং কর্মবাজ্ঞপুর্থ নরেজ্রবর্গ যে শিশুপালের সম্মান বর্দ্ধন করিয়াছিলেন, তাঁহারা সিংহর্ম্বরপ রুফকে রুখারত নিরীক্ষণ করিয়া চেদিপভিবে পরিত্যাগ পূর্বক ক্ষুত্র মুগের স্থায় পলায়ন করিলেন, ভিনি তথন অবলীলাক্রমে শিশুপালের প্রাণসংহার পূর্বক পাগুবগণের যশ ও মান বর্দ্ধন করিলেন।"—১২ অধ্যায়।

ক্ষানে ক চলের কোন কথা দেখিতে পাই না। দেখিতে পাই, কৃষ্ণকে রখারাই চুইরা রীতিয়ত মানুবিক সংগ্রামে প্রবৃত্ত হইবেছিল। এবং তিনি মানুববুৰেই শিশুপাল ও তাহার অনুচরবর্গকে পরাভূত করিয়াছিলেন। যেখানে এক প্রস্থে একই ঘটনার হুই প্রকার বর্ণনা বেখিতে পাই—একটি নৈস্গিক, অপরটি অনৈস্গিক, সেখানে অনৈস্গিক বর্ণনাকে অগ্রাহ্য করিয়া নৈস্গিককে ঐতিহাসিক বলিয়া গ্রহণ করাই বিধেয়। যিনি পুরাণেভিচাসের মধ্যে সভ্যের অনুসন্ধান করিবেন, ভিনি যেন এই সোজা কথাটা শ্ররণ রাখেন। নহিলে সকল পরিশ্রমই বিফল হইবে।

শিশুপালবথের আমরা যে সমালোচনা করিলাম, তাহাতে উক্ত ঘটনার স্কুল ঐতিহাসিক তত্ত্ব আমরা এইরূপ দেখিতেছি। রাজস্যের মহাসভায় সকল ক্ষত্রিয়ের অপেক্ষা কৃষ্ণের শ্রেষ্ঠতা স্বীকৃত হয়। ইহাতে শিশুপাল প্রভৃতি কতকগুলি ক্ষত্রিয় রুষ্ট ছইয়া বুক্ত নষ্ট করিবার জন্ম যুদ্ধ উপস্থিত করে। কৃষ্ণ তাহাদিগের সহিত যুদ্ধ করিয়া তাহাদিগকে পরাজিত করেন এবং শিশুপালকে নিহত করেন। পরে যজ্ঞ নির্বিদ্ধে সমাপিত হয়।

আমরা দেখিয়াছি, কৃষ্ণ যুদ্ধে সচরাচর বিদ্বেষবিশিষ্ট। তবে অর্জ্নাদি যুদ্ধক্ষম পাশুবেরা থাকিতে, তিনি যজ্জদিগের সঙ্গে যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইলেন কেন ? রাজস্থ্য়ে যে কার্য্যের ভার কৃষ্ণের উপর ছিল, তাহা স্মরণ করিলেই পাঠক কথার উত্তর পাইবেন। যজ্জরক্ষার ভার কৃষ্ণের উপর ছিল, ইহা পূর্ব্বে বলিয়াছি। যে কাজের ভার যাহার উপর থাকে, তাহা তাহার অনুষ্ঠেয় কর্ম্ম (Duty)। আপনার অনুষ্ঠেয় কর্ম্মের সাধন জন্মই কৃষ্ণ যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইয়া শিশুপালকে বধ করিয়াছিলেন।

#### একাদশ পরিচ্চেদ

#### পাওবের বনবাস

রাজস্য যজ্ঞ সমাপ্ত হইলে, কৃষ্ণ দ্বারকায় ফিরিয়া গেলেন। সভাপর্বে আর তাঁহাকে দেখিতে পাই না। তবে এক স্থানে তাঁহার নাম হইয়াছে।

দ্যুতক্রীড়ায় যুখিষ্টির স্রৌপদীকে হারিলেন। তার পর স্রৌপদীর কেশাকর্ষণ, এবং সভামধ্যে বস্ত্রহরণ। মহাভারতের এই ভাগের মত, কাব্যাংশে উৎকৃষ্ট রচনা জগতের সাহিত্যে বড় তুর্লভ। কিন্তু কাব্য আমাদের এখন সমালোচনীয় নহে—এতিহাসিক মৃশ্য ক্ষিত্র আছে কি না পরীকা করিতে হইবে। স্থান হ্রোগন সভা সারে তৌপদীর ব্যহরণ করিতে প্রকৃত্য নিজপার প্রৌপদী তখন কৃষ্ণকে যদে মনে চিন্তা করিয়াছিলেন। সে আন উদ্বাহ করিয়াছি:--

#### "গৌৰিন্দ বারকাবাসিন কৃষ্ণ গৌণীজনপ্রিয় 🅍

बंदर त्र मधेरक जामानिश्वत्र यांहा विनयात्र छांहा शृदर्व विनेग्नाहि।

ভার পর বনপর্ব। বনপর্বে তিনবার মাত্র ক্রফের সাক্ষাৎ পাওয়া যায়। প্রথম পাওবেরা বনে গিয়াছেন শুনিয়া বৃক্ষিভোজেরা সকলে তাঁহাদিগকে দেখিতে আসিয়াছিল— কৃষ্ণ সেই সঙ্গে আসিয়াছিলেন। ইহা সম্ভব। কিন্তু যে অংশে এই বৃত্তান্ত বৰ্ণিত হইয়াছে, তাহা মহাভারতের প্রথম স্তরগতও নহে, বিতীয় স্তরগতও নহে। রচনার লাদুশ্র কিছুমাত্র নাই। চরিত্রগত সঙ্গতি কিছুমাত্র নাই। কৃষ্ণকে আর কোথাও রাগিতে ren यात्र ना, किन्न aute, युधिष्ठिदात काट्य व्यानिहार कृष्ण प्रतिहा नान। कात्र किन्नूर নাই, কেহ শত্রু উপস্থিত নাই, কেহ কিছু বলে নাই, কেবল হুর্য্যোধন প্রভৃতিকে মারিয়া ফেলিতে হইবে, এই বলিয়াই এত রাগ যে, যুধিষ্ঠির বহুতর স্তব স্তুতি মিনতি করিয়া তাঁহাকে থামাইলেন। যে কবি লিখিয়াছেন যে, কৃষ্ণ প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন যে মহাভারতের যুদ্ধে তিনি অস্ত্রধারণ করিবেন না, এ কথা সে কবির লেখা নয়, ইহা নিশ্চিত। তার পর এখনকার হোঁংকাদিগের মত কৃষ্ণ বলিয়া বসিলেন, "আমি থাকিলে এতটা হয় !— আমি বাড়ী ছিলাম না।" তখন যুধিষ্ঠির, কৃষ্ণ কোথায় গিয়াছিলেন, সেই পরিচয় লইতে লাগিলেন। তাহাতে শালবধের কথাটা উঠিল। তাহার সঙ্গে কৃষ্ণ যুদ্ধ করিয়াছিলেন, সেই পরিচয় দিলেন। সে এক অদ্ভুত ব্যাপার। সৌভ নামে তাহার রাজধানী। সেই রাজধানী আকাশময় উড়িয়া উড়িয়া বেড়ায়; শাল তাহার উপর থাকিয়া যুদ্ধ করে। সেই অবস্থায় কৃষ্ণের সঙ্গে যুদ্ধ হইল। যুদ্ধের সময়ে কুষ্ণের বিস্তর কাঁদাকাটি। শাৰ একটা মায়া বস্থদেব গড়িয়া তাহাকে কৃষ্ণের সম্মুখে বধ করিল দেখিয়া কৃষ্ণ কাঁদিয়া মূর্চ্ছিত। এ জগদীখরের চিত্র নহে, কোন মান্ত্র্যিক ব্যাপারের চিত্রও নহে। অমুক্রমণিক।ধাায়ে এবং পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে এই সকল ব্যাপারের কোন প্রসঙ্গুও নাই। ভরসা করি কোন পাঠক এ সকল উপস্থাদের সমালোচনার প্রত্যাশা করেন না।

ভার পরে ছর্ব্বাসার সশিশু ভোজন। সে ঘোরতর অনৈসর্গিক ব্যাপার। অস্তক্রমণিকাধ্যায়ে সে কথা থাকিলেও ভাহার কোন ঐতিহাসিক মূল্য নাই। স্থতরাং ভাহা আমাদের সমালোচনীয় নহে।

18.5 13.4 FM

ভার পর বনপর্বের শেষের দিকে মার্কণ্ডেরসমন্তা-পর্বাধ্যারে আবার কৃষ্ণকে দেখিতে পাই। পাণ্ডবেরা কাষ্যক বনে আসিয়াছেন শুনিরা, কৃষ্ণ তাঁহাদিগকে আবার দেখিতে আসিয়াছিলেন—এবার একা নহে; ছোট ঠাকুরাণীটি সঙ্গে। মার্কণ্ডেরসমন্তা-পর্বাধ্যার একথানি বৃহৎ প্রন্থ বলিলেও হয়। কিন্তু মহাভারতের সঙ্গে সমন্ত আছে, এমন কথা উহাতে কিছুই নাই। সমস্তটাই প্রক্রিপ্ত বলিয়া বোধ হয়। পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে মার্কণ্ডেরসমন্তা-পর্বাধ্যায়ের কথা আছে বটে, কিন্তু অন্তক্রমণিকাধ্যায়ে নাই। মহাভারতের প্রথম ও বিতীয় স্তরের রচনার সঙ্গে ইহার কোন সাদৃশ্যই নাই। কিন্ত ইহা মৌলিক মহাভারতের অধ্যম ও বিতীয় স্তরের রচনার সঙ্গে ইহার কোন সাদৃশ্যই নাই। কিন্ত ইহা মৌলক মহাভারতের অধ্যম ও বিতীয় স্তরের রচনার সঙ্গে ইহার কোন সাদৃশ্যই নাই। কিন্ত ইহা মৌলক মহাভারতের অধ্যম কি না, তাহা আমাদের বিচার করিবারও কোন প্রয়োজন রাখে না। কেন না, কৃষ্ণ এখানে কিছুই করেন নাই। আসিয়া যুধিন্তির জৌপদী প্রভৃতিকে কিছু মিন্ত কথা বলিলেন, উত্তরে কিছু মিন্ত কথা শুনিলেন। তার পর কয় জনে মিলিয়া শ্ববি ঠাকুরের আবাঢ়ে গল্প সকল শুনিতে লাগিলেন।

মার্কণ্ডেয়ের কথা ফুরাইলে জৌপদী সত্যভামাতে কিছু কথা হইল। পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে জৌপদী সভ্যভামার সংবাদ গণিত হইয়াছে; কিন্তু অমুক্রমণিকাধ্যায়ে ইহার কোন প্রসঙ্গ নাই। ইহা যে প্রক্রিপ্ত, তাহা পূর্বে বিলয়াছি।

তাহার পর বিরাটপর্ব্ব। বিরাটপর্ব্বে কৃষ্ণ দেখা দেন নাই—কেবল শেষে উত্তরার বিবাহে আসিয়া উপস্থিত। আসিয়া যে সকল কথাবার্তা বলিয়াছিলেন, তাহা উদ্যোগপর্ব্বে আছে। উদ্যোগপর্ব্বে কৃষ্ণের অনেক কথা আছে। ক্রমশঃ সমালোচনা করিব।

## পঞ্চম খণ্ড

## উপপ্লব্য

সর্বজ্তাত্মভ্তার ভ্তাদিনিধনায় চ। অকোধলোহমোহায় তলৈ শাস্তাত্মনে নম:॥ শাস্তিপর্ব, ৪৭ অধ্যায়:।



# व्यथम भित्राच्छर

#### মহাভারতের বৃহত্তর সেনোভোগ

এক্ষণে উদ্যোগপর্কের সমালোচনায় গ্রাহুত হওয়া যাউক।

সমাজে অপরাধী আছে। মন্ত্রগণ পরস্পরের প্রতি অপরাধ সর্ব্বদাই করিতেছে। সেই অপরাধের দমন সমাজে একটি মুখ্য কার্য্য। রাজনীতি রাজদণ্ড ব্যবস্থাশাস্ত্র ধর্মশাস্ত্র আইন আদালত সকলেরই একটি মুখ্য উদ্দেশ্য তাই।

অপরাধীর পক্ষে কিরপ ব্যবহার করিতে হইবে, নীতিশাল্রে তৎসম্বন্ধে ত্ইটি মত আছে। এক মত এই যে: —দণ্ডের দারা অর্থাৎ বল প্রয়োগের দ্বারা দোবের দমন করিতে হইবে—আর একটি মত এই যে, অপরাধ ক্ষমা করিবে। বল এবং ক্ষমা তৃইটি পরস্পর বিরোধী—কাজেই তৃইটি মত যথার্থ হইতে পারে না। অথচ তৃইটির মধ্যে একটি খে একেটি বে একেবারে পরিহার্য্য এমন হইতে পারে না। সকল অপরাধ ক্ষমা করিলে সমাজের ধ্বংস হয়, সকল অপরাধ দণ্ডিত করিলে মহুন্তু পশুদ্ধ প্রাপ্ত হয়। অতএব বল ও ক্ষমার সামঞ্জন্ত নীতিশাল্রের মধ্যে একটি অতি কঠিন তন্ত্ব। আধুনিক স্থসভা ইউরোপ ইহার সামঞ্জন্তে অভাপি পৌছিতে পারিলেন না। ইউরোপীয়দিগের থি্ইধর্ম বলে, সকল অপরাধ ক্ষমা কর; তাহাদিগের রাজনীতি বলে, সকল অপরাধ দণ্ডিত কর। ইউরোপে ধর্ম অপেক্ষা রাজনীতি প্রবল, এজন্ত ক্ষমা ইউরোপে লুপ্তপ্রায়, এবং বলের প্রবল প্রতাপ।

বল ও ক্ষমার যথার্থ সামপ্রস্থা এই উত্যোগপর্ব্ব মধ্যে প্রধান তত্ব। প্রীকৃষ্ণই তাহার মীমাংসক, প্রধানতঃ প্রীকৃষ্ণই উত্যোগপর্বের নায়ক। বল ও ক্ষমা উভয়ের প্রয়োগ সম্বন্ধে তিনি যেরপে আদর্শ কার্য্যতঃ প্রকাশ করিয়াছেন তাহা আমরা পূর্ব্বে দেখিয়াছি। যে তাহার নিজের অনিষ্ঠ করে, তিনি তাহাকে ক্ষমা করেন, এবং যে লোকের অনিষ্ঠ করে, তিনি বলপ্রয়োগপূর্বক তাহার প্রতি দণ্ডবিধান করেন। কিন্তু এমন অনেক স্থলে ঘটে যেখানে ঠিক এই বিধান অমুসারে কার্য্য চলে না, অথবা এই বিধানামুসারে বল কি ক্ষমা প্রযোজ্য তাহার বিচার কঠিন হইয়া পড়ে। মনে কর, কেহ আমার সম্পত্তি কাড়িয়া লইয়াছে। আপনার সম্পত্তি উদ্ধার সামাজিক ধর্ম। যদি সকলেই আপনার সম্পত্তি উদ্ধারে পরামুথ হয় তবে সমাজ অচিরে বিধ্বস্ত হইয়া যায়। অতএব অপক্রত সম্পত্তির উদ্ধার করিতে হইবে। এখনকার দিনে সভ্যসমাজ সকলে, আইন আদালতের সাহায্যে, আমরা আপন আপন সম্পত্তির উদ্ধার করিতে পারি। কিন্তু যদি এমন ঘটে যে,

আইন-আদালতের সাহায্য প্রাপ্য নহে, দেখানে বলপ্রয়োগ ধর্মসঙ্গত কি না ? বল ও ক্ষমার সামঞ্জয় সম্বন্ধে এই সকল কৃটতক উঠিয়া থাকে। কার্য্যতঃ প্রায় দেখিতে পাই বে, যে বলবান, সে বলপ্রয়োগের দিকেই যায়। যে তুর্বল, সে ক্ষমার দিকেই যায়। কিন্তু যে বলবান্ অথচ ক্ষমাবান্, তাহার কি করা কর্তব্য ? অর্থাৎ আদর্শ প্রয়েষর এরপ স্থলে কি কর্তব্য ? তাহার মীমাংসা উল্ভোগপর্বের আরস্ভেই আমরা কৃষ্ণবাক্যে পাইতেছি।

ভারিয়া এই পণে বাধ্য হইয়াছিলেন যে, আপনাদিগের রাজ্য চুর্য্যোধনকে সম্প্রদান করিয়া ছালল বর্ষ বনবাস করিবেন। তৎপরে এক বৎসর অজ্ঞান্তবাস করিবেন; যদি অজ্ঞান্তবাসের এই এক বৎসরের মধ্যে কেহ তাঁহাদিগের পরিচয় পায়, তবে তাঁহারা রাজ্য পুনর্বার প্রাপ্ত হইবেন না, পুনর্বার ছালল বর্ষ জন্ম বনগমন করিবেন। কিন্তু যদি কেহ পরিচয় না পায়, জবে তাঁহারা ছুর্য্যোধনের নিকট আপনাদিগের রাজ্য পুনংপ্রাপ্ত হইবেন। এক্ষণে তাঁহারা ছাদেল বর্ষ বনবাস সম্পূর্ণ করিয়া বিরাটরাজের পুরী মধ্যে এক বংসর অজ্ঞান্তবাস সম্পন্ন করিয়াহেন, এই বংসরের মধ্যে কেহ তাঁহাদিগের পরিচয় পায় নাই। অন্তএব তাঁহারা ছুর্য্যোধনের নিকট আপনাদিগের রাজ্য পাইবার স্থায়তঃ ও ধর্মতঃ অধিকারী। কিন্তু ছুর্যোধন রাজ্য ফিরাইয়া দিবে কি । না দিবারই সন্তাবনা। যদি না দেয়, তবে কি করা কর্ম্বরণ স্থুক্ত করিয়া তাহাদিগকে বধ করিয়া রাজ্যের পুনরুক্ষার করা কর্ব্য কি না ।

অজ্ঞাতবাসের বংসর. অতীত হইলে পাণ্ডবেরা বিরাটরাজের নিকট পরিচিত হইলেন। বিরাটরাজ তাঁহাদিগের পরিচয় পাইয়া অত্যন্ত আনন্দিত হইয়া আপনার কথা উত্তরাকে অর্জুনপুত্র অভিমন্থাকে সম্প্রদান করিলেন। সেই বিবাহ দিতে অভিমন্থার মাতৃল কৃষ্ণ ও বলদেব ও অস্থান্থ যাদবেরা আসিয়াছিলেন। এবং পাণ্ডবদিগের শ্বন্ধর ত্রুপদ এবং অস্থান্থ কুট্মগণও আসিয়াছিলেন। তাঁহারা সকলে বিরাটরাজের সভায় আসীন হইলে পাণ্ডব-রাজ্যের পুনরুদ্ধার প্রসন্ধটা উত্থাপিত হইল। নূপতিগণ "এক্র্যের প্রতি দৃষ্টিপাত করিয়া মৌনাবলম্বন করিলেন।" তথন প্রীকৃষ্ণে রাজাদিগকে সম্বোধন করিয়া অবস্থা সকল বুঝাইয়া বলিলেন। যাহা যাহা ঘটিয়াছে তাহা বুঝাইয়া তার পর বলিলেন, "এক্ষনে কৌরব ও পাণ্ডবগদের পক্ষে যাহা হিতকর, ধর্ম্ম্য, যশস্কর ও উপযুক্ত, আপনারা ভাছাই চিন্তা কর্মন।"

্রুক্ষ এমন কথা বলিলেন না যে, যাহাতে রাজ্যের পুনরুদার হয়, তাহারই চেষ্টা ক্যুন। কেন না হিড, ধর্ম, যশ হইতে বিচিন্ন যে রাজ্য, তাহা তিনি কাহারও প্রার্থনীয় বিবেচনা করেন না। ভাই পুনর্কার বুঝাইয়া বলিতেছেন, "ধর্মরাক্ষ যুধিন্তির অধর্মাগত স্বরসান্তাক্ষ্যত কামনা করেন না, কিন্ত ধর্মার্থ সংযুক্ত একটি গ্রামের আধিপত্যেও অধিকভর অভিলাবী হইয়া থাকেন।" আমরা পূর্কে বুঝাইয়াছি যে, আদর্শ মহয় সন্ন্যাসী হইলে চলিবে না—বিষয়ী হইতে হইবে। বিষয়ীর এই প্রকৃত আদর্শ। অধর্মাগত স্বরসান্তাক্ষ্যত কামনা করিব না, কিন্ত ধর্মতঃ আমি যাহার অধিকারী, তাহার এক তিলও বঞ্চককে ছাড়িয়া দিব না; ছাড়িলে কেবল আমি একা ছংখী হইব, এমন নহে, আমি ছংখী না হইতেও পারি, কিন্তু সমাক্ষবিধ্বংসের পথাবলম্বনরূপ পাপ আমাকে স্পর্শ করিবে।

তার পর কৃষ্ণ কৌরবদিণের লোভ ও শঠভা, যুখিষ্টিরের ধার্মিকভা এবং ইহাদিপের পরক্ষার সমস্ক বিবেচনাপূর্বক ইতিকর্ত্তব্যতা অবধারণ করিতে রাজগণকে অনুরোধ করিলেন। নিজের অভিপ্রায়ও কিছু ব্যক্ত করিলেন। বলিলেন, যাহাতে ছর্য্যোধন যুখিষ্টিরকে রাজ্যার্ক প্রদান করেন—এইরপ সন্ধির নিমিত্ত কোন ধার্মিক পুরুষ দৃত হইয়া তাঁহার নিকট গমন করুন। কৃষ্ণের অভিপ্রায় যুদ্ধ নহে, সন্ধি। তিনি এত দুর যুদ্ধের বিরুদ্ধ যে, অর্করাজ্য মাত্র প্রাপ্তিতে সম্ভষ্ট থাকিয়া সন্ধিস্থাপন করিতে পরামর্শ দিলেন, এবং শেষ যথন যুদ্ধ অলভ্যনীয় হইয়া উঠিল, তখন তিনি প্রতিজ্ঞা করিলেন যে, তিনি সে যুদ্ধ স্বয়ং অন্ত্রধারণ করিয়া নরশোণিত্যপ্রতি বৃদ্ধি করিবেন না।

কৃষ্ণের বাক্যাবসানে বলদেব তাঁহার বাক্যের অনুমোদন করিলেন, যুধিন্তিরকে দ্যুতক্রীড়ার জম্ম কিছু নিন্দা করিলেন, এবং শেষে বলিলেন যে, সদ্ধি দারা সম্পাদিত অর্থই অর্থকর হইয়া থাকে, কিন্তু যে অর্থ সংগ্রাম দারা উপার্জ্জিত তাহা অর্থই নহে। সুরাপায়ী বলদেবের এই কথাগুলি সোণার অক্ষরে লিখিয়া ইউরোপের ঘরে ঘরে রাখিলে মনুষ্যজাতির কিছু মঙ্গল হইতে পারে।

বলদেবের কথা সমাপ্ত হইলে সাত্যকি গাত্যোথান করিয়া (পাঠক দেখিবেন, সেকালেও "parliamentary procedure" ছিল ) প্রতিবক্তৃতা করিলেন। সাত্যকি নিজে মহাবলবান্ বীরপুরুষ, তিনি কৃষ্ণের শিশু এবং মহাভারতের যুদ্ধে পাশুবপক্ষীয় বীরদিগের মধ্যে অর্জুন ও অভিমন্থার পরেই তাঁহার প্রশংসা দেখা যায়। কৃষ্ণ সদ্ধির প্রস্তাব করায় সাত্যকি কিছু বলিতে সাহস করেন নাই, বলদেবের মুখে ঐ কথা শুনিয়া সাত্যকি কুছ হইয়া বলদেবকে ক্লীব ও কাপুরুষ ইত্যাদি বাক্যে অপমানিত করিলেন। দ্যুতক্রীড়ার ক্লম্ভ বলদেব যুধিন্তিরকে যেটুকু দোষ দিয়াছিলেন, সাত্যকি ভাহার প্রতিবাদ করিলেন, এবং আপনার অভিপ্রায় এই প্রকাশ করিলেন যে, যদি কৌরবেরা পাশুবদিগকে তাহাদের

পৈত্রিক রাজ্য সমস্ত প্রত্যর্গণ না করেন, তবে কৌরবদিগকে সমূলে নির্মাণ করাই কর্তব্য

ভার পর বৃদ্ধ জ্ঞাপদের বজ্জা। ক্রপদও সাত্যকির মতাবলখী। তিনি যুদ্ধার্থ উদ্যোগ করিতে, সৈক্ষ সংগ্রহ করিতে এবং মিত্ররাজগণের নিকটি দৃত প্রেরণ করিতে পাশুবরণকে পরামর্শ দিলেন। তবে তিনি এমনও বলিলেন যে, ছর্য্যোধনের নিকটেও দৃত প্রেরণ করা হউক।

পরিশেষে কৃষ্ণ পুনর্বার বক্তৃতা করিলেন। জ্রুপদ প্রাচীন এবং সন্থকে গুরুতর, এই ক্ষ কৃষ্ণ স্পাইতঃ তাঁহার কথার বিরোধ করিলেন না। কিন্তু এমন অভিপ্রায় ব্যক্ত করিলেন যে, যুদ্ধ উপন্থিত হইলে তিনি স্বয়ং সে যুদ্ধে নির্দিণ্ড থাকিতে ইচ্ছা করেন। তিনি বলিলেন, "কুরু ও পাণ্ডবদিগের সহিত আমাদিগের তুল্য সম্বন্ধ, তাঁহারা কখন মর্য্যাদালজ্বনপূর্বক আমাদিগের সহিত অশিষ্ট ব্যবহার করেন নাই। আমরা বিবাহে নিমন্ত্রিত হইয়া এস্থানে আগমন করিয়াছি, এবং আপনিও সেই নিমিন্ত আসিয়াছেন। এক্ষণে বিবাহ সম্পন্ন হইয়াছে, আমরা পরমাহ্লাদে নিজ নিজ গৃহে প্রতিগমন করিব।" গুরুজনকে ইহার পর আর কি ভর্মনা করা যাইতে পারে ? কৃষ্ণ আরও বলিলেন যে, যদি ছর্য্যোধন সন্ধি না করে, "তাহা হইলে অগ্রে অস্থান্থ ব্যক্তিদিগের নিকট দৃত প্রেরণ করিয়া পশ্চাৎ আমাদিগকে আহ্বান করিবেন," অর্থাৎ "এ যুদ্ধে আসিতে আমাদিগের বড় ইচ্ছা নাই।" এই কথা বলিয়া কৃষ্ণ ভারকা চলিয়া গেলেন।

আমরা দেখিলাম যে কৃষ্ণ যুদ্ধে নিতান্ত বিপক্ষ, এমন কি তজ্জ্য অর্ধরাজ্য পরিত্যাগেও পাণ্ডবদিগকে পরামর্শ দিয়াছিলেন। আরও দেখিলাম যে, তিনি কৌরব পাণ্ডবদিগের মধ্যে পক্ষপাতশৃহ্য, উভয়ের সহিত তাঁহার তুল্য সম্বন্ধ স্বীকার করেন। পরে যাহা ঘটিল তাহাতে এই তুই কথারই আরও বলবং প্রমাণ পাওয়া যাইতেছে।

এদিকে উভয় পক্ষের যুদ্ধের উভোগ হইতে লাগিল, সেনা সংগৃহীত হইতে লাগিল, এবং রাজগণের নিকট দৃত গমন করিতে লাগিল। কৃষ্ণকে যুদ্ধে বরণ করিবার জন্ম আর্জুন অয়ং ছারকায় গেলেন। ছুর্যোধনও তাই করিলেন। ছুই জনে এক দিনে এক সময়ে কৃষ্ণের নিকট উপস্থিত হইলেন। তাহার পর যাহা ঘটিল, মহাভারত হইতে তাহা উদ্ভি করিতেছি:—

"ৰাস্থানেব তৎকালে শয়ান ও নিজ্ঞাভিভূত ছিলেন। প্রথমে রাজা ত্র্যোধন তাঁহার শয়ন গৃহে প্রবেশ করিয়া তাঁহার মন্তক্সমীপক্তত প্রশন্ত আসনে উপবেশন করিলেন। ইন্দ্রনন্দন পশ্চাৎ প্রবেশ পূর্ব্বক বিনীত ও কুডাঞ্চলি হইবা যাৰবগতিব পাৰ্তলগৰীণে সমাসীন হইলেন। অনন্তর বৃষ্ণিনন্দন আগবিত হইয়া অগ্রে ধনশ্বর পরে ত্র্যোধনকে নয়নগোচর করিবামাত্র আগত এখ সহকারে সংকারপ্রাক আগমন হেতু বিজ্ঞাসা করিলেন।

সুর্ব্যোধন সহাক্ত বদনে কহিলেন "হে বাদব! এই উপস্থিত মুদ্ধে আপনাকে সাহাব্য দান করিতে হইবে। যদিও আপনার সহিত আমাদের উভয়েরই সমান সম্বন্ধ ও তুল্য সৌহত; তথাপি আমি অগ্রে আগমন করিয়াছি। সাধুগণ প্রথমাগত ব্যক্তির পক্ষই অবলম্বন করিয়া থাকেন; আপনি সাধুগণের শ্রেষ্ঠ ও মাননীয়; অতএব অভ সেই সদাচার প্রতিপালন করন।"

কৃষ্ণ কহিলেন, হে কুষ্ণবীর! আপনি যে অগ্রে আগমন করিয়াছেন, এ বিষয়ে আমার কিছু মাত্র সংশয় নাই; কিছু আমি কুন্তীকুমারকে অগ্রে নয়নগোচর করিয়াছি, এই নিমিন্ত আমি আপনাদের উভয়কেই সাহায়্য করিব। কিছু ইহা প্রসিদ্ধ আছে, অগ্রে বালকেরই বরণ করিবে, অত্রেব অগ্রে কুন্তীকুমারের বরণ করাই উচিত। এই বলিয়া ভগবান যতুনন্দন ধনপ্রয়কে কহিলেন। হে কৌন্তেয়! অগ্রে তোমারই স্বরণ গ্রহণ করিব। আমার সমযোদ্ধা নারায়ণ নামে এক অর্ক্র্যুদ গোপ, এক পক্ষের সৈনিক পদ গ্রহণ ক্ষেক। আর অন্ত পক্ষে আমি সমরপরাশ্ব্যুপ ও নির্ম্ম হইয়া অবস্থান করি, ইহার মধ্যে যে পক্ষ ভোমার হৃত্যুত্ব, তাহাই অবলম্বন কর।

ধনঞ্জয় অরাতিমর্দন জনার্দন সমরপরায়্থ হইবেন, প্রবণ করিয়াও তাঁহারে বরণ করিলেন। তথন রাজা তুর্ঘ্যোধন অর্কুদ নারায়ণী সেনা প্রাপ্ত হইয়া ক্লফকে সমরে পরায়ুখ বিবেচনা করত: প্রীতির পরাকাষ্ঠা প্রাপ্ত হইলেন।"

উভোগপর্বের এই অংশ সমালোচন করিয়া আমরা এই কয়টি কথা বৃঝিতে পারি। প্রথম— যদিও কৃষ্ণের অভিপ্রায় যে কাহারও আপনার ধর্মার্থ সংযুক্ত অধিকার পরিত্যাগ করা কর্ত্তব্য নহে, তথাপি বলের অপেক্ষা ক্ষমা তাঁহার বিবেচনায় এত দূর উৎকৃষ্ট যে, বলপ্রয়োগ করার অপেক্ষা অর্দ্ধেক অধিকার পরিত্যাগ করাও ভাল।

দ্বিতীয়—কৃষ্ণ সর্বব্র সমদর্শী। সাধারণ বিশ্বাস এই যে, তিনি পাণ্ডবদিগের পক্ষ, এবং কৌরবদিগের বিপক্ষ। উপরে দেখা গেল যে, তিনি উভয়ের মধ্যে সম্পূর্ণরূপে পক্ষপাতশৃত্য।

তৃতীয়—তিনি স্বয়ং অদ্বিতীয় বীর হইয়াও যুদ্ধের প্রতি বিশেষ প্রকারে বিরাগযুক্ত। প্রথমে যাহাতে যুদ্ধ না হয়, এইরূপ পরামর্শ দিলেন, তার পর যথন যুদ্ধ নিতাস্তই উপস্থিত হইল, এবং অগত্যা তাঁহাকে একপক্ষে বরণ হইতে হইল, তথন তিনি অস্ত্রত্যাগে প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হইয়া বরণ হইলেন। এরূপ মাহাত্ম্য আর কোন ক্ষ্ত্রিয়েরই দেখা যায় না, জিতেন্দ্রিয় এবং সর্বত্যাগী ভীত্মেরও নহে।

আমরা দেখিব যে, বাহাতে বৃদ্ধ না হয়, তজ্জ্ঞ কৃষ্ণ ইহার পরেও অনেক চেষ্টা করিয়াছিলেন। আশ্চর্যোর বিষয় এই যে, যিনি সকল ক্ষতিয়ের মধ্যে বৃদ্ধের প্রধান শক্ত, এবং যিনি একাই সর্বত্য সমদশী, লোকে তাঁহাকেই এই যুদ্ধের প্রধান পরামর্শনীতা জন্মন্তাতা এবং পাশুব পক্ষের প্রধান কৃচক্রী বলিয়া স্থির করিয়াছে। কাজেই এত সবিস্তারে কৃষ্ণচন্তিত্র সমালোচনার প্রয়োজন হইয়াছে।

ভার পর, নিরস্ত্র কৃষ্ণকে লইয়া অর্জুন যুদ্ধের কোন্ কার্য্যে নিযুক্ত করিবেন, ইহা
চিন্তা করিয়া, কৃষ্ণকে তাঁহার সারথ্য করিতে অনুরোধ করিলেন। ক্ষত্রিয়ের পক্ষে সারথ্য
অতি হেয় কার্যা। যখন মন্তরাজ শল্য কর্ণের সারথ্য করিবার জন্ম অনুরুদ্ধ হইয়াছিলেন,
তখন তিনি বড় রাগ করিয়াছিলেন। কিন্তু আদর্শপুরুষ অহঙ্কারশৃন্য। অতএব কৃষ্ণ অর্জুনের
সারথ্য তখনই স্বীকার করিলেন। তিনি সর্ক্লোষশৃন্য এবং সর্ক্গণাছিত।

#### দিতীয় পরিচ্ছেদ

#### সঞ্যয়ান

উভয় পক্ষে যুদ্ধের উচ্চোগ হইতে থাকুক। এদিকে জ্রপদের পরামশারুসারে যুধিষ্ঠিরাদি জ্রপদের পুরোহিতকে ধৃতরাষ্ট্রের সভায় সন্ধিস্থাপনের মানসে প্রেরণ করিলেন, কিন্তু পুরোহিত মহাশয় কৃতকার্য্য হইতে পারিলেন না। কেন না বিনা যুদ্ধে স্চ্যপ্রবেধ্য ভূমিও প্রত্যর্পণ করা ছুর্য্যোধনাদির অভিপ্রায় নহে। এদিকে যুদ্ধে ভীমার্জ্বন ও কৃষ্ণকে \* ধৃতরাষ্ট্রের বড় ভয়; অতএব যাহাতে পাগুবেরা যুদ্ধ না করে, এমন পরামর্শ দিবার জন্ম ধৃতরাষ্ট্র আপনার অমাত্য সঞ্জয়কে পাশুবদিগের নিকট প্রেরণ করিলেন। "তোমাদের

<sup>\*</sup> বিপক্ষেরাও বে এক্ষণে কুফের সর্ব্ধাণান্ত বীকার করিতেন, তাহার অনেক প্রমাণ উদ্যোগপর্ব্বে পাওয়া যায়। ধৃতরাষ্ট্র পাওয়াদিগের অভ্যান্ত সহায়ের নামোনেথ করিয়া পরিশেষে বলিয়াছিলেন, "বৃক্ষিসিংহ কুক বাঁহাদিগের সহায়, তাঁহাদিগের প্রতাপ সফ করা কাহার সাধা?" (২১ অধায়) পুনক বলিতেছেন, 'সেই কুক এক্ষণে পাওবদিগকে রক্ষা করিতেছেন। কোন্ শক্র বিজ্ঞানিতাবী হইনা বৈরপ্ত্যে তাঁহার সমুখীন হইবে ? হে সঞ্জর। কুক পাওয়ার্থ বিরূপ পরাক্রম প্রকাশ করেন, তাহা আমি প্রবণ করিয়াছি। তাঁহার কার্য অসুক্ষণ স্মরণ করত আমি শান্তিলাতে বঞ্চিত ইইয়াছি; কৃক বাঁহাদিগের অগ্রণী, কোন্ ব্যক্তি তাঁহাদিগের প্রতাপ সফ করিতে সমর্থ হবৈ ? কুফ অন্ত্রনের সারণা শীকার করিয়াছেন তানিয়া ভয়ে আমার হলর কম্পিত হইতেছে।" আমার এক স্থানে ধৃতরাষ্ট্র বলিতেছেন কিন্ত "কেশবও অধুত্ব, লোকক্ররের অধিপতি, এবং মহারা। বিনি সর্ব্বলোকে এক্ষাত্র ব্যবেশ্য, কোন্ মৃত্যু তাঁহার সম্বাধ্ব অবহান করিবে ?" এইরূপ অনেক কথা আছে।

রাজ্যও আমরা অধর্ণ করিয়া কাড়িয়া লাইব, কিছ তোমরা তজ্ঞ যুদ্ধও করিও না, দে কাল্লটা ভাল নহে"; এরপ অসঙ্গত কথা বিশেষ নির্লক্ষ ব্যক্তি নহিলে মুখ ফুটিয়া বলিতে গারে না। কিছ পুতের পজা নাই। অতএব সঞ্জয় পাওবসভার আসিয়া দীর্ঘ বভূতা করিলেন। বক্তৃতার পুলমর্ম এই যে, "যুদ্ধ বড় গুরুতর অধর্ম, ভোমরা সেই অধর্মে প্রযুদ্ধ হইয়াছ, অতএব ভোমরা বড় অধার্মিক।" যুধিন্তির, তত্ত্তরে অনেক কথা বলিলেন, ভন্মধ্যে আমাদের যেট্কু প্রয়োজনীয় ভাষা উদ্ধৃত করিতেছি।

"হে সঞ্জয়। এই পৃথিবীতে দেবগণেরও প্রার্থনীয় যে সমন্ত ধন সম্পত্তি আছে তৎসমূদায় এবং প্রাহ্গাপত্য অর্গ এবং ব্রহ্মলোক এই সকলও অধর্মতঃ লাভ করিতে আমার বাসনা নাই। যাহা হউক মহাআ কৃষ্ণ ধর্মপ্রদাতা, নীতিসম্পন্ন ও ব্রহ্মণাণনের উপাসক। উনি কোরব ও পাশুব উভয় কুলেরই হিতেষী এবং বহুসংখ্যক মহাবলপরাক্রান্ত ভূপতিগণকে শাসন করিয়া থাকেন। এক্ষণে উনিই বলুন যে যদি আমি সন্ধিপথ পরিত্যাগ করি ভাহা হইলে নিন্দনীয় হই, আর যদি যুদ্ধে নিবৃত্ত হই ভাহা হইলে আমার অ্বর্থ্ম পরিত্যাগ করা হয়, এন্থলে কি কর্ত্তব্য। মহাপ্রভাব শিনের নথা এবং চেদি, অন্ধক, বৃদ্ধি, ভোক্ষ, কুকুর ও সঞ্জয়বংশীয়গণ বাস্থদেবের বৃদ্ধি প্রভাবেই শক্র দমন পূর্বাক স্থলগণকে আনন্দিত করিতেছেন। ইক্রকন্ত উত্তান প্রভৃতি বীর সকল এবং মহাবলপরাক্রান্ত মনস্বী সত্যপরায়ণ যাদবগণ রুষ্ণ কর্ত্বক সভত্তই উপদিষ্ট হইয়া থাকেন। কৃষ্ণ ত্রাভা ও কর্ত্তা বলিয়াই কাশীশ্বর বক্র উত্তম শ্রী প্রাপ্ত ইইয়াছেন; গ্রীমাবসানে জলদজাল যেমন প্রজাদিগকে বারিদান করে, তক্রপ বাস্থদেব কাশীশ্বরকে সমৃদায় অভিলবিত ক্রব্য প্রদান করিয়া থাকেন। কর্মনিশ্বয়ক্ত কেশব উদ্ধা গুণসম্পন্ন, ইনি আমাদের নিতান্ত প্রিয় ও সাধুত্ম, আমি কদাচ ইইার কথার অন্যভাগ্রণ করিব না।"

বাহনের কহিলেন, "হে সঞ্জয়! আমি নিরস্তর পাওবগণের অবিনাশ, সমৃদ্ধি ও হিত এবং সপুত্র রাজা ধৃতরাষ্ট্রের অভাদয় বাসনা করিয়া থাকি। কৌরব ও পাওবগণের পরস্পর সদ্ধি সংস্থাপন হয় ইহা আমার অভিপ্রেত, আমি উহাদিগকে ইহা ব্যতীত আর কোন পরামর্শ প্রদান করি না। অভায় পাওবগণের সমকে রাজা মুধিষ্টিরের মুখেও অনেকবার সদ্ধি সংস্থাপনের কথা শুনিয়াছি; কিন্তু মহারাজ মৃতরাষ্ট্র ও তাঁহার পুত্রগণ সাতিশয় অর্থলোভী, পাওবগণের সহিত তাঁহার সদ্ধি সংস্থাপন হওয় নিতান্ত তৃত্বর, স্বতরাং বিবাদ যে ক্রমশং পরিবদ্ধিত হইবে ভাহার আশ্চর্যা কি । হে সঞ্জয়! ধর্মাজ মুধিষ্টির ও আমি কলাচ ধর্ম হইতে বিচলিত হই নাই, ইহা জানিয়া শুনিয়াও তৃমি কি নিমিত অবর্মাণনোভত উৎসাহসম্পন্ন স্বজন-পরিপালক রাজা মুধিষ্টিরকে অধামিক বলিয়া নির্দেশ করিলে।"

এই পর্য্যন্ত বলিয়া শ্রীকৃষ্ণ ধর্মের ব্যাখ্যায় প্রবৃত্ত হইলেন। এই কথাটা কৃষ্ণচরিত্রে বড় প্রয়োজনীয়। আমরা বলিয়াছি, তাঁহার জীবনের কাজ ছুইটি; ধর্মরাজ্য সংস্থাপন এবং ধর্মপ্রচার। মহাভারতে তাঁহার কৃত ধর্মরাজ্য সংস্থাপন সবিস্তারে বর্ণিত হইয়াছে। কিন্তু তাঁহার প্রচারিত ধর্মের কথা প্রধানতঃ ভীম্মপর্কের অন্তর্গত গীতা-পর্কাধ্যায়েই আছে।

এমন বিচার উঠিতে পারে যে, গীভার যে ধর্ম কথিত হইয়াছে তাহা গীভাকার কৃষ্ণের মূবে বসাইয়াছেন বটে, কিন্তু সে ধর্ম যে কৃষ্ণ প্রচারিত কি গীভাকার প্রণীত, তাহার স্থিকতা কি ! সৌভাগ্য ক্রমে আমরা গীভা-পর্বাধ্যায় ভিন্ন মহাভারতের অস্তাস্থ অংশেও কৃষ্ণদন্ত ধর্মোপদেশ দেখিতে পাই। যদি আমরা দেখি যে গীভায় যে অভিনব ধর্ম ব্যাখ্যাত হইয়াছে আর মহাভারতের অস্তাস্থ অংশে কৃষ্ণ যে ধর্ম ব্যাখ্যাত করিতেছেন, ইহার মধ্যে একতা আছে, তাহা হইলে আমরা বলিতে পারি যে এই ধর্ম কৃষ্ণপ্রণীত এবং কৃষ্ণপ্রচারিতই বটে। মহাভারতের ঐতিহাসিকতা যদি স্বীকার করি, আর যদি দেখি যে মহাভারতকার যে ধর্মাব্যাখ্যা স্থানে ক্ষে আরোপ করিয়াছেন, তাহা সর্ব্ব্রে এক প্রকৃতির ধর্মা, যদি পুনশ্চ দেখি যে সেই ধর্ম প্রচলত ধর্ম হইতে ভিন্ন প্রকৃতির ধর্মা, তবে বলিব এই ধর্ম কৃষ্ণেরই প্রচারিত। আবার যদি দেখি যে গীভায় যে ধর্ম স্বিস্তারে এবং পূর্ণভার সহিত ব্যাখ্যাত ইইয়াছে, তাহার সহিত ঐ কৃষ্ণপ্রচারিত ধর্ম্মের সঙ্গে ঐক্য আছে, উহা ভাহারই আংশিক ব্যাখ্যা মাত্র, ভবে বলিব যে গীতোক্ত ধর্ম্ম যথার্থ কৃষ্ণপ্রণীত বটে।

এখন দেখা যাউক কৃষ্ণ এখানে সঞ্গুয়কে কি বলিতেছেন।

"শুচি ও কুটুম্পরিপালক হইয়া বেদাধ্যয়ন করত: জীবন্যাপন করিবে, এইরূপ শাল্পনিন্ধিষ্ট বিধি বিভ্যমান থাকিলেও ব্রহ্মণগণের নানা প্রকার বৃদ্ধি জন্মিয়া থাকে। কেহ কর্মবশত: কেহ বা কর্ম পরিত্যাগ করিয়া একমাত্র বেদজ্ঞান দ্বারা মোক্ষ লাভ হয়, এইরূপ শীকার করিয়া থাকেন; কিন্তু যেমন ভোজন না করিলে তুপ্তিলাভ হয় না, তত্রূপ কর্মায়্টান না করিয়া কেবল বেদজ্ঞ হইলে ব্রাহ্মণগণের কদাচ মোক্ষণাভ হয় না। যে সমস্ত বিভা দ্বারা কর্ম সংসাধন হইয়া থাকে, তাহাই ফলবতী; যাহাতে কোন কর্মায়্টানের বিধি নাই, সে বিভা নিতান্ত নিফল। অতএব যেমন পিপাসার্গ্ত ব্যক্তির জল পান করিবামাত্র পিপাসা শান্তি হয়, তত্রূপ ইহকালে যে সকল কর্ম্মের ফল প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে, তাহারই অফুটান করা কর্ত্ব্য। হে সঞ্চয়। কর্মবশ্রতঃই এইরূপ বিধি বিহিত হইয়াছে; স্বত্র্বাং কর্মাই সর্ক্রপ্রধান। যে ব্যক্তি কর্ম অপেক্ষা অন্ত কোন বিষয়কে উৎকৃষ্ট বিবেচনা করিয়া থাকে, তাহার সমস্ত কর্মাই নিফল হয়।

"দেখ, দেবগণ কর্মবলে প্রভাবসম্পন্ন হইয়াছেন; সমীরণ কর্মবলে সভত সঞ্চরণ করিতেছেন; দিবাকর কর্মবলে আলম্মশৃত হইয়া অহোরাতা পরিজ্ঞমণ করিতেছেন; চক্রমা কর্মবলে নক্ষত্রমগুলী পরিবৃত হইয়া মাসার্দ্ধ উদিত হইতেছেন, হতাশন কর্মবলে প্রজাগণের কর্ম সংসাধন করিয়া নিরবচ্ছিন্ন উজ্ঞাপ প্রদান করিতেছেন; পৃথিবী কর্মবলে নিভাস্ত হুর্ভর ভার অনায়াসেই বৃহন করিতেছেন; আভেম্বতী সকল কর্মবলে প্রাণীগণের তৃপ্তিসাধন করিয়া সলিলরাশি ধারণ করিতেছে; অমিতবলশালী দেবরাজ ইক্র দেবগণের মধ্যে প্রাধাত্ত লাভ করিবার নিমিত্ত ব্রজ্ঞচর্যের অন্তর্গান করিয়াছিলেন। তিনি সেই কর্মবলে দশ দিক্ ও নভোমগুল প্রতিধ্বনিত করিয়া বারিবর্ষণ করিয়া থাকেন এবং অপ্রমন্তর্ভিতে ভোগাভিলায

বিসর্জন ও প্রিয়বস্ত সমুদার পরিত্যাগ করিয়া শ্রেষ্ঠিজনাড এবং দম, কমা, সমতা, সত্য ও ধর্ম প্রতিপালমপূর্বক দেবরাজ্য অধিকার করিয়াছেন। ডগবান বৃহস্পতি সমাহিত হইয়া ইন্দ্রিয়নিরোধ পূর্বক জন্ধচর্যের
অন্তর্চান করিয়াছিলেন; এই নিমিন্ত তিনি দেবগণের আচার্য্য পদ প্রাপ্ত হইয়াছেন। কল্ত, আদিত্য, যম,
কুবের, গন্ধর্ব, যক্ষ, অপার, বিশাবস্থ ও নক্ষত্রগণ কর্ম প্রভাবে বিরাজিত রহিয়াছেন; মহর্বিগণ ব্রন্ধবিদ্যা,
ব্রন্ধ্রচর্য্য, অক্তান্ত ক্রিয়াকলাপের অন্তর্চান করিয়া শ্রেষ্ঠত্বলাভ করিয়াছেন।"

কর্মবাদ কৃষ্ণের পূর্বেও প্রচলিত ছিল, কিন্তু সে প্রচলিত মতামুসারে বৈদিক ক্রিয়া কাপ্তই কর্ম। মন্ত্রজ্ঞীবনের সমস্ত অনুষ্ঠেয় কর্ম, যাহাকে পাশ্চাত্যেরা Duty বলেন—সে অর্থে সে প্রচলিত ধর্মে কর্ম শব্দ ব্যবহৃত হইত না। গীতাতেই আমরা দেখি কর্ম শব্দের পূর্বেপ্রচলিত অর্থ পরিবর্তিত হইয়া, যাহা কর্ত্ব্যা, যাহা অনুষ্ঠেয়, যাহা Duty, সাধারণতঃ তাহাই কর্ম নাম প্রাপ্ত হইয়াছে। আর এইখানে হইতেছে। ভাষাগত বিশেষ প্রভেদ আছে—কিন্তু মর্মার্থ এক। এখানে যিনি বক্তা, গীতাতেও তিনিই প্রকৃত বক্তা এ কথা স্থীকার করা যাইতে পারে।

অনুষ্ঠেয় কর্ম্মের যথাবিহিত নির্ব্বাহের অর্থাৎ (ডিউটির সম্পাদনের) নামাস্তর স্বধর্মপালন। গীতার প্রথমেই শ্রীকৃষ্ণ স্বধর্মপালনে অর্জুনকে উপদিষ্ট করিতেছেন। এখানেও কৃষ্ণ সেই স্বধর্মপালনের উপদেশ দিতেছেন। যথা.

"হে সঞ্চয়। তুমি কি নিমিত্ত ত্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয় ও বৈশ্ব প্রভৃতি সকল লোকের ধর্ম সবিশেষ জ্ঞাত হইয়াও কৌরবগণের হিতসাধন মানসে পাওবদিগের নিগ্রহ চেষ্টা করিতেছ ? ধর্মরাজ র্ধিষ্টির বেদজ্ঞ, অখ্যমধ ও রাজস্বয়যজ্ঞের অনুষ্ঠানকর্তা। যুদ্ধ বিদ্যায় পারদশী এবং হস্তাধ্বর চালনে স্থনিপুণ। এক্ষণে যদি পাওবেরা কৌরবগণের প্রাণহিংসা না করিয়া ভীমসেনকে সাম্বনা করতঃ রাজ্যলাভের অন্থ কোন উপায় অবধারণ করিতে পারেন; তাহা হইলে ধর্মবক্ষা ও পুণ্যকর্মের অনুষ্ঠান হয়। অথবা ইহারা যদি ক্ষত্রিয়ধর্ম প্রতিপালন পূর্বক স্বকর্ম সংসাধন করিয়া ত্রন্ট্রশতঃ মৃত্যুম্থে নিপতিত হন তাহাও প্রশন্ত। বোধ হয়, তুমি সদ্দিশংস্থাপনই প্রোয়ংসাধন বিবেচনা করিতেছ; কিন্তু জিজ্ঞাদা করি, ক্ষত্রিয়দিগের যুদ্ধে ধর্মরক্ষা হয়, কি যুদ্ধ না করিলে ধর্মরক্ষা হয় ? ইহার মধ্যে যাহা শ্রেষ্ঠ বলিয়া বিবেচনা করিবে আমি তাহারই অনুষ্ঠান করিব।"

তার পর শ্রীকৃষ্ণ চতুর্ব্বর্ণের ধর্মাকথনে প্রবৃত্ত হইলেন। গীতার অষ্টাদশ অধ্যায়ে ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয়, বৈশ্য, শৃজের যেরপ ধর্ম কথিত হইয়াছে—এখানেও ঠিক সেইরপ। এইরপ মহাভারতে অফ্যত্রও ভূরি ভূরি প্রমাণ পাওয়া যায় যে, গীতোক্ত ধর্ম, এবং মহাভারতের অফ্যত্র কথিত কুষ্ণোক্ত ধর্ম এক। অতএব গীতোক্ত ধর্ম যে কুষ্ণোক্ত ধর্ম—সেধর্ম যে কেবল কুষ্ণের নামে পরিচিত এমন নহে—যথার্থ ই কৃষ্ণপ্রশীত ধর্ম, ইহা এক প্রকার

সিত্ব। ক্লাম সাধারক আরও অন্নেক কৰা বলিলেন। ভাষার ছই একটা কৰা উত্ত করিব।

ইউরোপীয়দিগের বিবেচনায় পররাজ্যাপহরণ অপেকা গৌরবের কর্ম কিছুই নাই।

"উহার নাম "Conquest," "Glory," "Extension of Empire" ইত্যাদি ইত্যাদি।

যেমন ইংরেজিতে, ইউরোপীয় অস্থান্থ ভাষাত ভাষাতেও ঠিক সেইরূপ পররাজ্যাপহরণের গুণায়্বাদ।

শুধু এক "Gloire" শব্দের মোহে মুয় হইয়া প্রুবিয়ার দ্বিতীয় ফ্রেড্রীক তিনবার ইউরোপে

সমরানল আলিয়া লক্ষ লক্ষ ময়্যোর সর্ব্বনাশের কারণ হইয়াছিলেন। ঈদৃশ ক্ষরিরপিপাস্থ

রাক্ষ্য ভিন্ন অস্থ ব্যক্তির সহজেই ইহা বোধ হয় যে, এইরূপ "Gloire" ও তন্ধরতাতে

প্রভেদ আর কিছুই নাই—কেবল পররাজ্যাপহারক বড় চোর, অস্থা চোর ছোট চোর। \*

কিন্তু এ কুণাটা বলা বড় দায়, কেন না দিয়্বিজয়ের এমনই একটা মোহ আছে যে, আয়্য

ক্ষত্রিয়েরাও মুয় হইয়া অনেক সময়ে ধর্মাধর্ম ভ্লিয়া ঘাইতেন। ইউরোপে কেবল

Diogenes মহাবীর আলেকজগুরকে বলিয়াছিলেন, "তুমি এক জন বড় দস্য মাত্র।

ভারতবর্ষেও প্রীকৃষ্ণ পররাজ্যলোল্প রাজাদিগকে তাই বলিতেছেন,—তাঁহার মতে ছোট

চোর লুকাইয়া চুরি করে, বড় চোর প্রকাশ্যে চুরি করে। তিনি বলিতেছেন,

"তম্বর দৃশ্য বা অদৃশ্য হইয়া হঠাৎ যে সর্ব্বন্থ অপহরণ করে, উভয়ই নিন্দনীয়। স্বতরাং তুর্ঘ্যোধনের কার্য্যও একপ্রকার তম্বরকার্য্য বলিয়া প্রতিপন্ন করা যাইতে পারে।"

এই তক্ষরদিগের হাত হইতে নিজস্ব রক্ষা করাকে কৃষ্ণ প্রম ধর্ম বিবেচনা করেন। আধুনিক নীতিজ্ঞদিগেরও সেই মত। ছোট চোরের হাত হইতে নিজস্ব রক্ষার ইংরেজি নাম Justice; বড় চোরের হাত হইতে নিজস্ব রক্ষার নাম Patriotism। উভয়েরই দেশীয় নাম স্থধর্মপালন। কৃষ্ণ বলিতেছেন,

"এই বিষয়ের জন্ম প্রান্ত পরিত্যাগ করিতে হয়, তাহাও শ্লাঘনীয়, তথাপি পৈতৃক রাজ্যের পুনক্ষারণে বিমুখ হওয়া কোন ক্রমেই উচিত নহে।"

কৃষ্ণ সঞ্জয়ের ধর্মের ভণ্ডামি শুনিয়া সঞ্জয়কে কিছু সঙ্গত তিরস্কারও করিলেন। বলিলেন, "ত্মি এক্ষণে রাজা যুধিষ্টিরকে ধর্মোপদেশ প্রদান করিতে অভিলাষী হইয়াছ, কিন্তু তৎকালে (যথন তৃঃশাসন সভামধ্যে জৌপদীর উপর অঞ্চাব্য অভ্যাচার করে)

ভবে বেখানে কেবল পরোপকারার্থ পরের রাজ্য হত্তগত করা বাল, সেধানে নাকি ভিন্ন কথা হইতে পারে। সেরপ কার্বোর বিচারে আমি সক্ষম দহি—কেন না রাজনীতিক নহি

নভানব্যে হালাদনকে বর্মোপ্রেশ প্রদান কর নাই।" কৃষ্ণ সচরাচর প্রিরবাদী, কিন্তু ব্যার্থ দোবকীর্ত্তনকালে বড় স্পষ্টবক্তা। সভাই সর্ব্যকালে তাঁহার নিকট প্রিয়।

সঞ্জরকে তিরক্ষার করিয়া, জীকৃষ্ণ প্রকাশ করিলেন যে, উভয় পক্ষের হিত সাধনার্থ অয়ং হস্তিনা নগরে গমন করিবেন। বলিলেন, "ঘাহাতে পাশুবগণের অর্থহানি না হয়, এবং কৌরবেরাও সন্ধি সংস্থাপনে সম্মত হন, একণে ত্তিধয়ে বিশেষ যত্ন করিতে হইবে। তাহা হইলে, স্থমহৎ পুণ্যকর্মের অমুষ্ঠান হয়, এবং কৌরবগণও মৃত্যুপাশ হইতে বিমৃক্ত হইতে পারেন।"

লোকের ছিতার্থ, অসংখ্য মন্থাের প্রাণরকার্থ, কৌরবেরও রকার্থ, কৃষ্ণ এই তুক্র কর্ম্মে স্থাং উপযাচক হইরা প্রবৃত্ত হইলেন। মনুয়া শক্তিতে তৃষ্ণর কর্ম্ম, কেন না এক্ষণে পাণ্ডবেরা তাঁহাকে বরণ করিয়াছে; এজন্ম কৌরবেরা তাঁহার সঙ্গে শক্রবং ব্যবহার করিবার স্অধিকার প্রাপ্ত হইয়াছে। কিন্তু লোকহিতার্থ তিনি নিরস্ত্র হইয়া শক্রপুরীমধ্যে প্রবেশ করাই শ্রেয় বিবেচনা করিলেন।

#### তৃতীয় পরিচ্ছেদ

#### যানসন্ধি

এইখানে সঞ্জয়য়ান-পর্বাধ্যায় সমাপ্ত। সঞ্জয়য়ান-পর্বাধ্যায়ে শেষ ভাগে দেখা যায় য়ে কৃষ্ণ হস্তিনা য়াইতে প্রতিশ্রুত হইলেন, এবং বাস্তবিক তাহার পরেই তিনি হস্তিনায় গমন করিলেন বটে। কিন্তু সঞ্জয়য়ান-পর্বাধ্যায় ও ভগবদয়ান-পর্বাধ্যায়ের মধ্যে আর তিনটি পর্বাধ্যায় আছে; "প্রজাগর," "সনংস্কৃজাত" এবং "য়ানসদ্ধি।" প্রথম তুইটি প্রক্রিপ্ত তদ্বিয়য় কোন সন্দেহ নাই। উহাতে মহাভারতের কথাও কিছুই নাই—অতি উৎকৃষ্ট ধর্ম ও নীতি কথা আছে। কৃষ্ণের কোন কথাই নাই, স্নতরাং ঐ তুই পর্বাধ্যায়ে আমাদের কোন প্রয়োজনও নাই।

যানসন্ধি-পর্বাধ্যায়ে সঞ্চয় হস্তিনায় ফিরিয়া আসিয়া ধৃতরাষ্ট্রকে যাহা যাহা বলিলেন, এবং ওচ্ছুবণে ধৃতরাষ্ট্র, ছর্য্যোধন এবং অস্থাস্থ্য কৌরবগণে যে বাদান্থবাদ হইল, তাহাই কথিত আছে। বক্তৃতা সকল অতি দীর্ঘ, পুনক্তির অত্যস্ত বাহুল্যবিশিষ্ট এবং অনেক সময়ে নিশ্রাঞ্জনীয়। কুষ্ণের প্রসঙ্গ, ইহার ছুই স্থানে আছে। প্রথম, অষ্ট্রপঞ্চাশন্তম অধ্যায়ে। ধৃতরাষ্ট্র অতিবিন্তারে অর্জ্জনবাক্য সঞ্জয় মুখে শুনিয়া, আবার হঠাৎ সঞ্জয়কে জিজ্ঞাসা করিতেছেন, "বাস্থদেব ও ধনঞ্জয় বাহা কহিয়াছেন, তাহা শ্রুবণ করিবার নিমিন্ত উৎস্কুক হইয়াছি, অতএব তাহাই কীর্ত্তন কর।"

ভত্তরে, সক্সয়, সভাতলে যে সকল কথাবার্তা হইয়াছিল, তাহার কিছুই না বলিয়া,
এক আবাঢ়ে গল্প আরম্ভ করিলেন। বলিলেন যে তিনি পাটিপি পাটিপি,—অর্থাৎ
চোরের মত, পাশুবদিগের অন্তঃপুরমধ্যে অভিমন্ত্রা প্রভৃতিরও অগম্য স্থানে গমন করিয়া
কৃষার্জ্নের সাক্ষাংকার লাভ করেন। দেখেন কৃষার্জ্ন মদ খাইয়া উন্মন্ত। অর্জ্ন,
জৌপদী ও সত্যভামার পায়ের উপর পা দিয়া বসিয়া আছেন। কথাবার্তা নৃতন কিছুই
হইল না। কৃষ্ণ কেবল কিছু দস্তের কথা বলিলেন,—বলিলেন, "আমি যখন সহায় তখন
অর্জ্ন সকলকে মারিয়া ফেলিবে।"

তার পর অর্জ্ঞ্ন কি বলিলেন, সে কথা এখানে আর কিছু নাই, অথচ ধৃতরাষ্ট্র তাহা শুনিতে চাহিয়াছিলেন। অন্তপঞ্চাশন্তম অধ্যায়ের শেষে আছে, "অনস্তর মহাবীর কিরীটি তাঁহার (ক্ষের) বাক্য সকল শুনিয়া লোমহর্ষণ বচন প্রয়োগ করিতে লাগিলেন।" এই কথায় পাঠকের এমন মনে হইবে যে, বৃঝি উনষ্টিতম অধ্যায়ে অর্জ্ঞ্ন যাহা বলিলেন, তাহাই কথিত হইতেছে। সে দিক্ দিয়া উনষ্টিতম অধ্যায় যায় নাই। উনষ্টিতম অধ্যায়ে ধৃতরাষ্ট্র ছর্য্যোধনকে কিছু অনুযোগ করিয়া সন্ধি স্থাপন করিতে বলিলেন। ষ্টিতম অধ্যায়ে ছর্য্যাধন প্রত্যান্তরে বাপকে কিন্তু কড়া কড়া শুনাইয়া দিল। একষ্টিতম অধ্যায়ে কর্ণ আসিয়া মাঝে পড়িয়া কিছু বক্তৃতা করিলেন। ভীম্ম তাঁহাকে উন্তম মধ্যম রক্ম শুনাইলেন। কর্ণে ভীম্মে বাধিয়া গেল। দ্বিষ্টিতমে, ছর্য্যোধনে ভীম্মে বাধিয়া গেল। দ্বিষ্টিতমে, ছর্য্যাধনে ভীমে বাধিয়া গেল। দ্বিষ্টিতমে, অর্জ্বন কি বলিলেন। পরে, এত কালের পর আবার হঠাৎ ধৃতরাষ্ট্র জিজ্ঞাসা করিলেন যে, অর্জ্বন কি বলিলেন। তথন সঞ্লয় সেই অন্তপঞ্চাশন্তম অধ্যায়ের ছিন্ন স্তর যোড়া দিয়া অর্জ্বনবাক্য বলিতে লাগিলেন। বোধ করি কোন পাঠকেরই এখন সংশয় নাই যে, ৫৯৮০৮১৮২৮৩০৮৪ অধ্যায়শুলি প্রক্ষিপ্ত। এই কয় অধ্যায়ে মহাভারতের ক্রিয়া এক পদও অগ্রসর হইতেছে না। এই অধ্যায়শুলি বড স্পটতঃ প্রক্ষিপ্ত বিল্যা ইহার উল্লেখ করিলাম।

যে সকল কারণে এই ছয় অধ্যায়কে প্রক্রিপ্ত বলা যাইতে পারে, অষ্ট্রপঞ্চাশন্তম অধ্যায়কেও সেই কারণে প্রক্রিপ্ত বলা যাইতে পারে—পরবর্ত্তী এই অধ্যায়গুলি প্রক্রিপ্তের উপর প্রক্রিপ্ত। অষ্ট্রপঞ্চাশন্তম অধ্যায় সম্বন্ধ আরও বলা যাইতে পারে যে, ইহা যে

কেবল অপ্রাসন্ধিক এবং অসংলগ্ন এমন নহে, পূর্ব্বোক্ত কৃষ্ণবাক্যের সম্পূর্ণ বিরোধী। এই সকল বৃত্তান্তের কিছু মাত্র প্রদক্ষ অফুক্রমণিকাধ্যায়ে বা পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে নাই। বোধ হয়, কোন রসিক লেখক, অস্থরনিপাতন শৌরি এবং স্থরনিপাতনী স্থরা, উভয়েরই ভক্ত; একত্রে উভয় উপাস্থকে দেখিবার জন্ম মন্ত্রপঞাশন্তম মধ্যায়টি প্রক্ষিপ্ত করিয়াছেন।

যানসন্ধি-পর্বাধ্যায়ে এই গেল কৃষ্ণ সম্বন্ধীয় প্রথম প্রসঙ্গ। বিভীয় প্রসঙ্গ, সপ্তবন্ধিতম হইতে সপ্ততিতম পর্যাস্ত চারি অধ্যায়ে। এখানে সঞ্জয় ধুতরাষ্ট্রের বিজ্ঞাস। মতে কৃষ্ণের মহিমা কীর্ডন করিতেছেন। সঞ্জয় এখানে পূর্বের যাহাকে মন্তপানে উদ্মন্ত বলিয়া বর্ণনা করিয়েছিলেন, এক্ষণে তাঁহাকেই জগদীয়র বলিয়া বর্ণনা করিতেছেন। বােধ হয় ইহাও প্রক্রিপ্ত। প্রক্রিপ্ত হউক না হউক ইহাতে আমাদের কোন প্রয়েজন নাই। যদি অক্স কারণে কৃষ্ণের ঈশ্বরতে আমাদের বিশ্বাস থাকে, তবে সঞ্লয়বাক্যে আমাদের প্রয়োজন কি ? আর যদি সে বিশ্বাস না থাকে, তবে সঞ্লয়বাক্যে এমন কিছুই নাই যে, তাহার বলে, আমাদিগের সে বিশ্বাস হইতে পারে। অতএব সঞ্লয়বাক্যের সমালোচনা আমাদের নিপ্রয়োজনীয়। কৃষ্ণের মান্ত্রহ কেনি কথাই তাহাতে আমরা পাই না। তাহাই আমাদের সমালোচ্য।

এইখানে যানসন্ধি-পর্বোধাায় সমাপ্ত হইল।

### চতুর্থ পরিচ্ছেদ

#### শ্রীক্লফের হন্তিনা যাত্রার প্রস্তাব

শ্রীকৃষ্ণ, পূর্বকৃত অঙ্গীকারামুসারে সদ্ধি স্থাপনার্থ কৌরবদিগের নিকট যাইতে প্রস্তুত হইলেন। গমনকালে পাণ্ডবেরা ও দ্রৌপদী, সকলেই তাঁহাকে কিছু কিছু বলিলেন। শ্রীকৃষ্ণও তাঁহাদিগের কথার উত্তর দিলেন। এই সকল কথোপকথন অবশ্য ঐতিহাসিক বলিয়া গ্রহণ করা যায় না। তবে কবি ও ইতিহাসবেতা যে সকল কথা কৃষ্ণের মুখে বসাইয়াছেন, তাহার দ্বারা বুঝা যায় যে, কৃষ্ণের কিরূপ পরিচয় তিনি অবগত ছিলেন। ঐ সকল বক্ততা হইতে আমরা কিছু কিছু উদ্ধৃত করিব।

যুধিষ্ঠিরের কথার উত্তরে কৃষ্ণ এক স্থানে বলিতেছেন, "হে মহারাঞ্জ, ব্রহ্মচর্য্যাদি ক্ষত্রিয়ের পক্ষে বিধেয় নহে। সমুদায় আশ্রমীরা ক্ষত্রিয়ের ভৈক্ষাচরণ নিষেধ করিয়া থাকেন। বিধাতা সংগ্রামে জয়লাভ বা প্রাণপরিত্যাগ ক্ষত্রিয়ের নিড্যধর্ম বলিরা নির্দেশ করিয়াছেন; অতএব দীনতা ক্ষত্রিয়ের পক্ষে নিতান্ত নিন্দনীয়। হে অরাভিনিপাতন ব্ধিটির! আপনি দীনতা অবলম্বন করিলে, কখনই স্বীয় অংশ লাভ করিতে পারিবেন না। অভএব বিক্রম প্রকাশ করিয়া শক্রগণকে বিনাশ করুন।"

পীতাতেও অর্চ্জুনকে কৃষ্ণ এইরূপ কথা বলিয়াছেন দেখা যায়। ইহা হইতে যে সিদ্ধান্ধে উপস্থিত হওয়া যায়, তাহা পূর্ব্বে বৃঝান গিয়াছে। পূনশ্চ ভীমের কথার উদ্ভৱে বলিতেছেন, "মহুত্ত পুরুষকার পরিত্যাগপূর্ব্বক কেবল দৈব বা দৈব পরিত্যাগপূর্ব্বক কেবল পুরুষকার অবলম্বন করিয়া জীবন ধারণ করিতে পারে না। যে ব্যক্তি এইরূপ কৃতনিশ্চয় হইয়া কর্ম্বে প্রস্তুত হয়, সে কর্ম্ম সিদ্ধ না হইলে ব্যথিত বা কর্ম্ম সিদ্ধ হইলে সম্ভষ্ট হয় না।"

গীতাতেও এইরপ উক্তি আছে। । অর্জনের কথার উত্তরে কৃষ্ণ বলিতেছেন.

"উর্ব্বর ক্ষেত্রে যথানিয়নে হলচালন বীজবপনাদি করিলেও বর্ধা ব্যক্তীত কখনই ফলোৎপত্তি হয় না। পুরুষ যদি পুরুষকার সহকারে তাহাতে জ্বল সেচন করে, তথাপি দৈবপ্রভাবে উহা শুক্ত হইতে পারে। অতএখ প্রাচীন মহাত্মাগণ দৈব ও পুরুষকার উভয় একত্র মিলিত না হইলে কার্য্য সিদ্ধি হয় না বলিয়া স্থির করিয়াছেন। আমি যথাসাধ্য পুরুষকার প্রকাশ করিতে পারি; কিন্তু দৈব কর্ম্বের অনুষ্ঠানে আমার কিছুমাত্র ক্ষমতা নাই।"

এ কথার উল্লেখ আমরা পূর্ব্বে করিয়াছি। কৃষ্ণ এখানে দেবত্ব একেবারে অস্বীকার করিলেন। কেন না, তিনি মানুষী শক্তির দ্বারা কর্ম সাধনে প্রবৃত্ত। ঐশী শক্তির দ্বারা কর্মসাধন ঈশ্বরের অভিপ্রেত হইলে, অবতারের কোন প্রয়োজন থাকে না।

অস্থাম্থ বক্তার কথা সমাপ্ত হইলে দ্রৌপদী কৃষ্ণকে কিছু বলিলেন। তাঁহার বক্তৃতায় এমন একটা কথা আছে যে, স্ত্রীলোকের মূখে তাহা অতি বিশায়কর। তিনি বলিতেছেন—

"অবধ্য ব্যক্তিকে বধ করিলে যে পাপ হয়, বধ্য ব্যক্তিকে বধ না করিলেও সেই পাপ হইয়া থাকে।"

এই উক্তি জীলোকের মুখে বিশায়কর হইলেও স্বীকার করিতে হইবে যে, বছ বৎসর পূর্বেব বঙ্গদর্শনে আমি জৌপদীচরিত্রের যেরূপ পরিচয় দিয়াছিলাম, তাহার সঙ্গে এই বাক্যের অত্যস্ত স্থাসলতি আছে। আর জীলোকের মুখে ভাল শুনাক্ না শুনাক্, ইহা যে প্রকৃত ধর্মা, এবং কৃষ্ণেরও যে এই মত, ইহাও আমি জরাসদ্ধবধের স্মালোচনাকালে ও অক্স সময়ে বৃশাইয়াছি।

সিদ্ধানিছো: সমো ভূজা সমজং বোগ উচ্যতে। ২। ১৮

ে জৌপদীর এই বক্তভার উপসংহারকালে এক অপূর্ব্ব কবিছকৌশল আছে। ভাহা উদ্ধৃত করা যাইতেছে।

"অসিতাপামী জ্রপদানদানী এই কথা শুনিয়া কুটিলাগ্র, পরম রমণীয়, সর্বর্গছাধিবাসিত, সর্বর্গজ্ঞান্দান্দান, কেশকলাপ ধাবণ করিয়া অঞ্চপূর্ণলোচনে দীননয়নে পুনরায় কৃষ্ণকে কহিতে লাগিলেন, হে জনার্দন! ছবাত্মা তৃংশাসন আমার এই কেশ আব্র্বণ করিয়াছিল। শত্রুগণ সদিস্থাপনের মন্তপ্রকাশ করিলে ছুমি এই কেশকলাপ শ্ববণ করিবে। শুমার্জন দীনের স্থায় সদ্ধি স্থাপনে কৃতসংকল্প ইয়াছেন; তাহাতে আমার কিছুমাত্র কৃতি নাই, আমার বৃদ্ধ পিতা মহারথ পুত্রগণ সমন্তিব্যাহাবে শত্রুগণের সহিত্ত সংগ্রাম করিবেন, আমার মহাবল পরাক্রান্ত পঞ্চপুত্র অভিমন্তারে পুরস্কৃত করিয়া কৌরবগণকে সংহার করিবে। হরাত্মা তৃংশাসনের শ্রামল বাছ ছিল্ল, ধরাতলে নিপতিত, ও পাংগুলুন্তিত, না দেখিলে আমার শান্তিলাভের সম্ভাবনা কোথায়? আমি হৃদয়ক্ষেত্রে প্রদীপ্ত পাবকের স্থায় ক্রোধ স্থাপন পূর্বক ত্রয়োদশ বংসর অতিক্রান্ত হইয়াছে, তথাপি তাহা উপশম্বিত হুইবার কিছুমাত্র উপায় দেখিতেছি না; আজি আবার দর্মপথাবলখী বৃক্যোদরের বাক্যপল্যে আমার হৃদয় বিদীপ হইতেতে।

"নিবিড়নিত খিনী আয়তগোচনা কথা এই কথা কহিয়া বাষ্পাগদাদখনে কম্পিতকলেবরে ক্রম্পন করিতে লাগিলেন, প্রবীভূত হতাশনের ন্থায় অত্যুফ্ত নেত্রজলে তাঁহার ন্থান্য অভিষিক্ত হইতে লাগিল। তথন মহাবাহ বাহ্মদেব তাঁহারে সান্ধনা করতঃ কহিতে লাগিলেন, হে ক্লফে! তুমি অভি আয় দিন মধ্যেই কৌরব মহিলাগণকে বোদন করিতে দেখিবে। তুমি যেমন রোদন করিতেছ, কুরুকুলকামিনীরাও তাহাদের জ্ঞাতি বান্ধবগণ নিহত হইলে এইরূপ বোদন করিবে। আমি যুধিষ্টিরের নিয়োগায়্সারে ভীমার্জ্জন নকুল সহদেব সমভিব্যাহারে কৌরবগণের বধসাধনে প্রবৃত্ত হইব। ধৃভরাইতনয়গণ কালপ্রের তর ক্লায় আমার বাক্যে অনাদর প্রকাশ করিলে অচিরাৎ নিহত ও শৃগাল কুকুরের ভক্ষ্য হইমা ধরাতলে শগ্রন করিবে। যদি হিমবান্ প্রচলিত, মেদিনী উৎক্ষিপ্ত ও আকাশমণ্ডল নক্ষ্যসমূহের সহিত নিপতিত হয় তথাপি আমার বাক্য মিথ্যা হইবে না। হে ক্ষেণ্ড! বাষ্প সংবরণ কর; আমি তোমারে যথার্থ কহিতেছি, তুমি অচিরকাল মধ্যেই সীয় পভিগণকে শক্ষ সংহার করিয়া রাজ্যলাভ করিতে দেখিবে।"

এই উক্তি শোণিতপিপাস্থর হিংসাপ্রব্ ক্রিজনিত বা ক্রুদ্ধের ক্রোধাভিব্যক্তি নহে। যিনি সর্ব্বক্রগামী সর্বকালব্যাপী বৃদ্ধির প্রভাবে, ভবিশ্বতে যাহা হইবে তাহা স্পষ্ট দেখিতে পাইতেছিলেন, তাঁহার ভবিশ্বত্তক মাত্র। কৃষ্ণ বিলক্ষণ জানিতেন যে, হুর্য্যোধন রাজ্যাংশ প্রত্যর্পণপূর্বক সদ্ধি স্থাপন করিতে কদাপি সম্মত হইবে না। ইহা জ্ঞানিয়াও যে তিনি সদ্ধিস্থাপনার্থ কৌরব সভায় গমনের জম্ম উল্লোগী, তাহার কারণ এই যে, যাহা অনুষ্ঠেয় তাহা সিদ্ধ হউক বা না হউক, করিতে হইবে। সিদ্ধি ও অসিদ্ধি তুলা জ্ঞান করিতে

ছইবে। ইহাই ভাহার মুখবিনিগত গীভোক্ত অমৃতময় ধর্ম। এতিনি নি**লেই আর্জ্**নকৈ শিখাইয়াছেন যে,

নিদ্ধানিক্যো: নয়ে। কৃষা নমত্বং যোগ উচাতে।

সেই নীতির বলবর্তী হইয়া, আদর্শযোগী, ভবিশ্বৎ জানিয়াও সন্ধিস্থাপনের চেইয়ে ক্রোরৰ সভায় চলিলেন।

## পঞ্চম পরিচ্ছেদ

#### **1103**1

যাত্রাকালে জ্রীকৃষ্ণের সমস্ত ব্যবহারই মন্তুর্যোপযোগী এবং কালোচিত। ভিনি
"রেবভী নক্ষত্রযুক্ত কার্তিকমাসীয় দিনে মৈত্র মুহূর্ত্তে কৌরব সভায় গমন করিবার বাসনায়
স্থবিশ্বস্ত ব্রাহ্মণগণের মাঙ্গল্য পুণ্যনির্ঘোষ আবণ ও প্রাতঃকৃত্য সমাপন পূর্ব্বক স্নান ও
বসনভূষণ পরিধান করিয়া সূর্য্য ও বহ্নির উপাসনা করিলেন; এবং ব্যলাঙ্গুল দর্শন,
ব্রাহ্মণগণকে অভিবাদন, অগ্নি প্রদক্ষিণ, ও কল্যাণকর ত্রব্য সকল সন্দর্শনপূর্ব্বক," যাত্রা
করিলেন।

শ্রীকৃষ্ণ গীতায় যে ধর্ম প্রচারিত করিয়াছেন, তাহাতে তৎকালে প্রবল কাম্যকর্ম-পরায়ণ যে বৈদিক ধর্ম, তাহার নিন্দাবাদ আছে। কিন্তু তাই বলিয়া তিনি বেদপরায়ণ রাহ্মণগণকে কখনও অবমাননা করিতেন না। তিনি আদর্শ মন্থ্যু, এই জন্ম তৎকালে রাহ্মণদিগের প্রতি যে ব্যবহার উচিত ছিল, তিনি তাহাই করিতেন। তখনকার রাহ্মণেরা বিদ্বান্, জ্ঞানবান্, ধর্মাত্মা, এবং অস্বার্থপর হইয়া সমাজের মঙ্গলসাধনে নিরত ছিলেন, এজন্ম অন্থ বর্ণের নিকট, পূজা তাঁহাদের স্থায্য প্রাপ্য। কৃষ্ণও সেই জন্ম তাঁহাদিগকে উপযুক্তরূপ পূজা করিতেন। উদাহরণস্বরূপ, পথিমধ্যে ঋষিগণের সমাগমের বর্ণনা উদ্ধৃত করিতেছি।

"মহাবাছ কেশব এইরপে কিয়দ্ব গমন করিয়া পথের উভয়পার্ঘে ব্রহ্মতেজে জাজলামান কতিপয় মহর্ষিরে সন্দর্শন করিলেন। তিনি তাঁহাদিগকে ধেথিবামাত্র অতিমাত্র ব্যগুতাসহকারে রথ হইতে অবতীর্থ হইয়া অভিবাদনপূর্বক জিজ্ঞাসা করিলেন, হে মহর্ষিগণ! সমুদায় লোকের কুশল । ধর্ম উত্তমরূপে অফুটিড হইতেছে । ক্রিয়াদি বর্ণত্রয় ব্রাহ্মণগণের শাসনে অবস্থান করিতেছে । আপনারা কোথায় সিদ্ধ হইরাছেন ।

কোৰার বাইতে বালনা ক্রিডেইনে ঃ সাণনালের আরোজন কি ঃ স্নাত্রাবে আপনাথের কোন্ কার্রা সম্প্রান করিতে হইবে ঃ এবং স্নাণনারা কি নিষিত ব্রণীতলে স্বতীপ হইরাছেন ঃ

"তথন সহাজাগ কামদান্ত ক্ষকে আলিজন করিয়া কবিলেন, হে মনুহবন। আমানের মধ্যে কেছ কেছ দেবর্বি, কেছ কেছ বছলত আলা, কেছ কেছ বাজবি এবং কেছ কেছ তপরী। আমরা অনেকবার দেবাহুরের সমাগম দেখিরাছি; একংগ সমুলায় ক্ষত্রির সভাসন্ ভূপতি ও আপনারে অবলোকন করিবার বাসনার কমন করিতেছি। আমরা কৌরব সভামধ্যে আপনার মুখবিনির্গত ধর্মার্থকু বাক্য ভারণ করিতে অভিলাবী হইয়াছি। হে বাববভাঠ। তীয়, ত্যোণ, বিহুর প্রভৃতি মহাত্মগণ এবং আপনি বে সভ্য ও হিতকর বাক্য কহিবেন; আমরা সেই সকল বাক্য ভারণে নিভান্ত কৌতুহলাক্রান্ত হইয়াছি।

"একণে আপনি সম্বরে কুকরাজ্যে গমন করুন; আমরা তথার আপনারে সভামগুণে দিখা আসনে আসীন ও তেজ্ঞপ্রদীপ্ত দেখিয়া পুনরায় আপনার সহিত কথোপকথন করিব।"

এখানে ইহাও বক্তব্য যে, এই জামদন্ত্য পরশুরাম কৃষ্ণের সমসাময়িক বলিয়া বর্ণিত হইয়াছেন। রামায়ণে আবার তিনি রামচন্দ্রের সমসাময়িক বলিয়া বর্ণিত হইয়াছেন। অথচ পুরাণে তিনি রাম কৃষ্ণ উভয়েরই পূর্ববিগামী বিষ্ণুর অবভারাস্তর বলিয়া খ্যাত। পুরাণের দশাবভারবাদ কত দূর সঞ্চত, ভাহা আমরা গ্রন্থাস্তরে বিচার করিব।

এই হস্তিনাযাত্রার বর্ণনায় জানা যায় যে, কৃষ্ণ নিজেও সাধারণ প্রজার নিকটেও পূজ্য ছিলেন। হস্তিনাযাত্রার বর্ণনা আরও কিছু উদ্বৃত করিলাম।

"দেবকীনন্দন সর্ব্ধাশ্রণবিপূর্ণ অতি রম্য স্থাম্পদ পরম পৰিত্রশালিভবন এবং অতি মনোছর ও হানয়-তোষণ বছবিধ গ্রামাণশু সন্দর্শনকরতঃ বিবিধ পুর ও রাজ্য অতিক্রম করিলেন। কুফকুলসংর্ক্ষিত নিত্য-প্রহট অহছিয় বাসনরহিত পুরবাসিগণ কুফকে দর্শন করিবার মানসে উপপ্রব্য নগর হইতে পথিমধ্যে আগমন করিয়া তাঁহার পথ প্রতীক্ষা করিতে লাগিল। কিয়্ংক্ষণ পরে মহাত্মা বাস্থদেব স্মাগত হইলে তাহারা বিধানাহসারে তাঁহার পূজা করিতে লাগিল।

"এদিকে ভগবান্ মনীচিমালী স্বীয় কিবণজাল পরিত্যাগ করিয়া লোহিত কলেবর ধারণ করিলে জারাতিনিপাতন মধুস্থান বৃকস্থলে সম্পস্থিত হইয়া সন্ধরে রথ হইতে অবতরণপূর্কক যথাবিধি শৌচ সমাপনান্তে রথাস্থমোচনে আদেশ করিয়া সন্ধান উপাসন: করিতে লাগিলেন। দাকক ক্ষের আজ্ঞান্ত্রারে অস্থাগাকে রথ হইতে মুক্ত করত: শাস্ত্রাহ্ণসারে তাহাদের পরিচর্গ্যা ও গাত্র হইতে সমুদ্ধ যোজাদি মোচন করিয়া তাহাদিগকে পরিত্যাগ করিল। মহাত্মা মধুস্থান সন্ধ্যা সমাপনান্তে স্বীয় সমভিব্যাহারী জনগণকে কহিলেন, হে পরিচারকবর্গ। অন্থ মুধিষ্ঠিরের কার্য্যান্ত্রোধে এই স্থানে রক্তনী অভিবাহিত করিতে হইবে। তথন পরিচারকগণ তাঁহার অভিপ্রায় অবগত হইরা ক্ষণকালমধ্যে পটমগুপ নির্মাণ ও বিবিধ স্থমিষ্ট অন্ধ্যান প্রস্তুত করিল। অনন্তর সেই গ্রামস্থ স্বধর্মাবলম্বী আর্য্য কুলীন ব্যহ্মণ সমুদ্য অবাতিকুলকালান্তক মহাত্মা ব্যীকেশের সমীপে আগমনপূর্কক বিধানাহ্সারে তাঁহার পূজা ও আলীকাদি করিয়া স্ব স্থ ভবনে আনম্মন

করিতে বাসনা করিলেন। জগনান্ মধুস্থন উচ্চাদের অভিপ্রায়ে সমত হইলেন এবং উচ্চাদিগকৈ অভিন-পূর্ক্ষক উচ্চাদের উবনে গমন করিয়া উচ্চাদিদের সমভিব্যাহারে পুনমায় স্বীয় পটমগুণে আগমন করিলেন। পূবে সেই সম্পান বাজ্ঞপূণের সমভিব্যাহারে স্থমিট ক্রবাক্ষাত ভোজন করিয়া পর্য ক্ষে বামিনী বাপন ক্রিক্সেন।

ইছা নিভান্তই নায়ুৰ চরিত্র, কিন্ত আদর্শ সমুস্থের চরিত্র।

দেশা মাইভেছে যে, দেবতা বলিয়া কেছ জাঁহাকে পূজা করিতেছে, এমন কথা নাই। ভবে শ্রেষ্ঠ মন্ত্রত্য যেরূপ পূজা পাইবার সভাবনা তাহাই ডিনি পাইতেছেন, এবং আদর্শ মন্ত্রত্বের লোকের সঙ্গে যেরূপ ব্যবহার করা সভব, তিনি তাহাই করিতেছেন।

## মষ্ঠ পরিচ্ছেদ

#### হস্তিনায় প্রথম দিবস

কৃষ্ণ আসিতেছেন শুনিয়া, বৃদ্ধ ধৃতরাষ্ট্র তাঁহার অভার্থনা ও সম্মানের জন্ম বড় বেশী রক্ম উদ্যোগ আরম্ভ করিলেন। নানারত্বসমাকীর্ণ সভা সকল নির্মাণ করাইলেন, এবং তাঁহাকে উপঢৌকন দিবার জন্ম অনেক হস্ত্যশ্বরথ, দাস, "অজাতাপত্য শতসংখ্যক দাসী", মেষ, অশ্বতরী, মণিমাণিক্য ইত্যাদি সংগ্রহ করিতে লাগিলেন।

বিহুর দেখিয়া শুনিয়া বলিলেন, "ভাল, ভাল। তুমি যেমন ধান্মিক, তেমনই বৃদ্ধিমান্। কিন্তু রন্ধাদি দিয়া কৃষ্ণকে ঠকাইতে পারিবে না। তিনি যে জন্ম আসিতেছেন, ভাহা সম্পাদন কর; ভাহা হইলেই তিনি সন্তুষ্ট হইবেন—অর্থপ্রলোভিত হইয়া ভোমার বশ হইবেন না।"

ধৃতরাষ্ট্র ধৃর্ত্ত, এবং বিছর সরল, ত্র্যোধন ছই। তিনি বলিলেন, "কৃষ্ণ পৃজনীয় বটে, কিন্তু তাঁহার পূজা করা হইবে না। যুদ্ধ ত ছাড়িব না; তবে তাঁর সমাদরে কাজ কি ? লোকে মনে করিবে আমরা ভয়েই বা তাঁহার খোষামোদ করিতেছি। আমি তদপেক্ষা সং পরামর্শ স্থির করিয়াছি। আমরা তাঁহাকে বাঁধিয়া রাখিব। পাগুবের বল বুদ্ধি কৃষণ, কৃষণ আটক থাকিলে পাগুবেরা আমার বশীভূত থাকিরে।"

এই কথা শুনিয়া ধৃতরাষ্ট্রও পুত্রকৈ তিরস্কার করিতে বাধ্য হইলেন। কেন না, কৃষ্ণ দৃত হইয়া আসিতেছেন। কৃষ্ণভক্ত ভীম তুর্য্যোধনকে কতকগুলা কটুক্তি করিয়া সভা হইতে উঠিয়া গেলেন। নাগরিকেরা, এবং কৌরবেরা বছ সম্মানের সহিত কৃষকে ক্রসভার আনীত করিলেন। তাঁহার ছক্ত যে সকল সভা নির্দ্ধিত ও রম্বজাত রক্ষিত হইয়াছিল, তিনি তংগ্রতি দৃষ্টিপাতও করিলেন না। তিনি বৃতরাষ্ট্র ভবনে গমন করিয়া কৃষ্ণসভার উপবেশন-পূর্বক, যে যেমন যোগ্য ভাহার সলে সেইরূপ সংস্ভাবণ করিলেন। পরে সেই রাজগ্রাসাদ পরিত্যার করিয়া, নীনবন্ধু এক দীনভবনে চলিজেন।

বিছর, বৃতরাদ্রের এক রক্ষ ভাই। উভয়েরই ব্যাসদেবের উরলে জয়। কিছ বৃতরাদ্র রাজা বিচিত্রবীর্যোর ক্ষেত্রজ পূত্র; বিছর ভাছা নহে। তিনি, বিচিত্রবীর্যোর দাদী এক বৈক্ষার গর্ভে জয়িয়াছিলেন। তাঁহাকে বিচিত্রবীর্যোর ক্ষেত্রজ ধরিলেঞা, তাঁহার জাতি নির্দার হয় না। কেন না, ত্রাহ্মণের ঔরসে, ক্ষত্রিয়ের ক্ষেত্রে, বৈক্যার গর্ভে তাঁহার জাতি তিনি সামাল্য ব্যক্তি, কিন্তু পরম ধার্ম্মিক। কৃষ্ণ রাজপ্রাসাদ ত্যাগ করিয়া তাঁহার বাড়ীতে গিয়া, তাঁহার নিকট আতিথ্য প্রহণ করিলেন। সেই জয়, আজিও এ দেশে "বিছ্রের খুদ," এই বাক্য প্রচলিত আছে। পাশুবমাতা কৃষ্ণী, কৃষ্ণের পিতৃষসা, সেইখানে বাস করিতেন। বনগমনকালে পাশুবেরা তাঁহাকে সেইখানে রাখিয়াছিলেন। কৃষ্ণ কৃষ্ণীকে প্রণাম করিতে গেলেন। কৃষ্ণী পুত্রগণ ও পুত্রবধ্র ছঃখের বিবরণ মারণ করিয়া কৃষ্ণের নিকট অনেক কাঁদাকাটা করিলেন। উত্তরে কৃষ্ণ যাহা তাঁহাকে বলিলেন, তাহা অমূল্য। যে ব্যক্তি মন্ত্র্য চরিত্রের সর্বপ্রদেশ সম্পূর্ণরূপে অবগত হইয়ছে, সে ভিন্ন আর কেহই সেকথার অমূল্য ব্রিবে না। মূর্খের ত কথাই নাই। গ্রীকৃষ্ণ বলিতেছেন,

<sup>\*</sup> মহাভারতীয় নামকদিগের সকলেরই জাতি সন্ধন্ধ এইরূপ গোল্যোগ। পাশুবদিগের সন্ধন্ধ এইরূপ গোল্যোগ।
গাখিবদিগের প্রপিতামহা সভ্যবতী, দাসকলা। তীমের মার জাতি পুকাইবার বোধ হয় বিশেষ প্রয়োজন ছিল, একল তিনি
গলানকল। ধৃতরাষ্ট্র ও পাওু রাদ্ধণের উরসে, ক্ষরিয়ার গার্ভজাত। ব্যাস নিজে সেই ধীবরনন্দিনীর কানীনপুত্র। অভএব পাতৃ
ও ধৃতরাষ্ট্রের জাতি সন্ধন্ধ এত গোল্যোগ বে, এখনকার দিনে, তাহারা সর্ব্রজাতির অপাত্তের হইতেন। পাতৃর প্রাগণ, কুজীর
গর্ভজাত বটে, কিন্তু বাপের বেটা নহেন; পাতৃ নিজে পুত্রোৎপাদনে অক্ষম। তাহারা ইক্রাদির উরস্পুত্র বলিরা পরিচিত।
এদিকে, লোণাচার্যোর পিতা ভরষাক্ষ কবি, কিন্তু মা একটা কলসী: কলসীর গর্ভধারণ বাহাদের বিখাস না হইবে, তাহারা জোণের
মাতৃক্ল সন্ধন্ধে বিশেষ সন্দিহান হইবেন। পাশুবদিগের পিতা স্থানী বা স্কোল্যোগ, কর্ণ সন্ধন্ধেও তত—বেশীর ভাগ তিনি
কানীন। লোপদী ও ধৃইল্লায়ের বাপ মা কে, কেহ বলিতে পারে না; তাহারা যজ্ঞোভ্ত।

এ সমরে কিন্তু, বিবাহ সম্বন্ধে কোন গোলবোগ ছিল না। অমুলোম প্রতিলোম বিবাহের ক্যা বলিতেছি না। অনেক ধ্বির ধর্মপড়াও ক্রন্তির ক্যা ছিলেন ; বথা অগন্তাপত্নী লোগামুদ্রা, বছলুকের ব্রী শাস্তা, বচীকভার্বা, জমদন্ধির ভার্বা। (কেহ কেহ বলেন পরস্তরামের ভার্বা।) রেণুকা ইত্যাদি। এমনও কথা আছে বে, পরস্তরাম পৃথিবী ক্রন্তিরপৃত্ত করিলে, ত্রান্ধণদিগের উর্মেই পরবর্ত্তী ক্রন্তিরেরা ক্রমিরাছিলেন। পক্ষান্তকে ত্রাহ্মণক্ষা দেববানী, ক্রন্তির ধ্রাতির ধর্মপত্নী। আছারাদি সম্বন্ধ ক্লোন বাধাবাধি ছিল না, তাহাও ইতিহাসে পাওরা বার। ব্রাহ্মণ, ক্রন্তির, বৈশু, পরস্পরের অর্জ্যেজন ক্রিতেন।

শপাণ্ডবৰ্গৰ, নিজা, ভজা, কোধ, হব, কুধা, পিপানা, হিম, বৌল, পৰাজয় কবিলা বীলোচিত হথে
নিম্নত বহিয়াছেন। তাহালা ইজিয়ক্থ পবিত্যাগ কবিয়া বীলোচিত হথে সভট আছেন; সেই নহাবলপৰাক্ৰান্ত মহোৎসাহসপাম বীলগণ কলাচ আলে সভট হয়েন না। বীৰব্যক্তিয়া হয় অভিশয় দেশ না হয়
অত্যুৎকুই হথ সন্ভোগ কবিয়া থাকেন; আন ইজিয়ক্ত্যাভিলাবী ব্যক্তিয়াণ মধ্যাবভাতেই সভাই
থাকে; কিন্তু উহা ত্যুংখের আকর; রাজ্যলাত বা ব্যবাস ভূষের নিদান।"

"রাজ্যলাভ বা বনবাস" । এ কথা ত আধুনিক হিন্দু বুরে না। বুঝিলে, এত ছুঃখ থাকিত না। যে দিন বুঝিবে, সে দিন আর ছুঃখ থাকিবে না। হিন্দু পুরাবেভিহাসে এমন কথা থাকিতে আমরা কি না, মেম সাহেবদের লেখা নবেল পড়িয়া দিন কাটাই, না হয় সভা করিয়া পাঁচ জনে জুটিয়া পাথির মঞ্চী কিচির মিচির করি।

কৃষ্ণ কুন্তীকে আরও বলিলেন, "আপনি তাহাদিগকে শত্রুবিনাশ করিয়া সকল লোকের আধিপত্য ও অতুল সম্পত্তি ভোগ করিতে দেখিবেন।"

শাভ এব কৃষ্ণ নিশ্চিত জানিতেন যে, সদ্ধি হইবে না— যুদ্ধ হইবে। তথাপি সদ্ধি স্থাপন জন্ম হাজিনায় আদিয়াছেন; কেন না যে কর্ম অনুষ্ঠেয়, তাহা সিদ্ধ হউক বা না হউক, তাহার অনুষ্ঠান করিতে হয়, ফলাফলে অনাসক্ত হইয়া কর্তব্য সাধন করিতে হয়। ইহাকেই তিনি গীতায় কর্মযোগ বলিয়া বুঝাইয়াছেন। যুদ্ধের অপেক্ষা সদ্ধি মহুদ্যের হিতকর; এই জন্ম সদ্ধিস্থাপন অনুষ্ঠেয়। কিন্তু যখন যথাসাধ্য চেষ্টা করিয়া সদ্ধিস্থাপন করিতে পারিলেন না, তখন কৃষ্ণই আবার যুদ্ধে বীতপ্রাদ্ধ অর্জুনের প্রধান উৎসাহদাতা, ও সহায়। কেন না, যখন সদ্ধি অসাধ্য তখন যুদ্ধই অনুষ্ঠেয় ধর্ম। অতএব যে কর্মযোগ তিনি গীতায় উপদিষ্ট করিয়াছেন, তিনি নিজেই তাহাতে প্রধান যোগী। তাঁহার আদর্শ চরিত্র পুঞ্জান্থপুঞ্জ সমালোচনে আমক্ষা প্রকৃত মনুষ্যুত্ব কি, তাহা বুঝিতে পারিব বলিয়াই এত প্রয়াস পাইতেছি।

কৃষ্ণ, কুন্তীর নিকট হইতে বিদায় হইয়া পুনর্বার কৌরব সভায় গমন করিলেন। সেখানে গেলে, তুর্য্যোধন তাঁহাকে ভোজনের জন্ম নিমন্ত্রণ করিলেন। তিনি তাহা গ্রহণ করিলেন না। তুর্য্যোধন ইহার কারণ জিজ্ঞাসা করিলেন। কুন্ধ প্রথমে তাঁহাকে লৌকিক

শন্তিনের কুলচেতা সয়তান্বলিয়াছিল বে, অর্গে দাসছের অপেক্ষা বরং নরকে রাজত শ্রেয়:। আমি জানি বে, আমার এমন পাঠক অনেক আছেন, বাঁহারা এই কুল্রোজির সলে উপরি লিখিত মহতী বাণীর কোন প্রভেদ দেখিবেন না। তাঁহাদিগের ময়্বছত সককে আমি সম্পূর্ণরূপে আমান্ত। লঘ্চেতা, পরের প্রভূত সহু করিতে পারে না। মহাল্পা, কর্ত্তবাসুরোধে তাহা পারেন, কিন্তু মহাল্পা লালেন বে, মহায়ৢথ বা মহায়্ধ বাতীত, তাঁহার বহবিতারাকাজ্জিণী চিত্তবৃত্তি সকল ক্রিপ্রোপ্ত হইতে পারে না।

নীছিট। অরণ করাইয়া দিলেন। বলিলেন, "দৃত্যাণ কার্যাসমাধাতে ভোজন ও প্রা অহণ করিয়া থাকে; অতএব আমি কৃতকার্য হইলেই আপনার পূজা এছণ করিব।" হুর্যোধন তব্ও ছাড়ে না; জারার শীড়াপীড়ি করিল। তখন কৃষ্ণ বলিলেন,

"লোকে হয় প্রীতি পূর্বক অথবা বিশার ইইরা অন্তের আর ভোজন করে। আগনি প্রীতি সহকারে আরাবে ভোজন করাইতে বাসনা করেন নাই; আনিও বিপদ্প্রত ইই নাই, তবে কি নিমিত আগনার অর ভোজন করিব ?"

ভোজনের নিমন্ত্রণ গ্রহণ একটা সামান্ত কর্ম ; কিন্তু আমাদের দৈনিক জীবন, সচরাচর কতকগুলা সামান্ত কর্মের সমবায় মাত্র। সামান্ত কর্মের কন্ত্র গ্রহণ একটা নীতি আছে অথবা থাকা উচিত। বৃহৎ কর্ম সকলের নীতির যে ভিন্তি, ক্ষুত্র কর্ম সকলের নীতির সেই ভিন্তি। লে ভিন্তি ধর্ম। তবে উন্নতচরিত্র মন্ত্র্যের সলে ক্ষুত্রচতার এই প্রভেদ যে, ক্ষুত্রচতা ধর্মে পরামুখ না হইলেও, সামান্ত বিষয়ে নীতির অনুবর্ত্তী হইতে সক্ষম হয়েন না, কেন না নীতির ভিন্তি তিনি অনুসন্ধান করেন না। আদর্শ মনুত্র এই ক্ষুত্র বিষয়েও নীতির ভিন্তি অনুসন্ধান করিলেন। দেখিলেন যে, এই নিমন্ত্রণ গ্রহণ সরলতা ও সত্যের বিরুদ্ধ হয়। অতএব হুর্য্যোধনকে সরল ও সত্য উত্তর দিলেন, স্পাই কথা পরুষ্ হইলেও তাহা বলিতে সন্ধৃতিত হইলেন না। যেখানে অকপট ব্যবহার ধর্মানুষ্যত হয়, সেথানেও তাহা পরুষ বলিয়া আমরা পরামুখ। এই ধর্মবিরুদ্ধ লক্ষা অনেক সময়ে আমাদিগকে ক্ষুত্র ক্ষুত্র ক্ষুত্র অধর্মে বিপন্নও করে।

কৃষ্ণ তার পর কুরুসভা হইতে উঠিয়া, বিহুরের ভবনে গ্রমন করিলেন।

বিহুরের সঙ্গে রাত্রে তাঁহার অনেক কথোপকথন হইল। বিহুর তাঁহাকে বৃঝাইলেন যে, তাঁহার হস্তিনায় আসা অনুচিত হইয়াছে; কেন না হুর্য্যোধন কোনমতেই সন্ধি স্থাপন করিবে না। কুম্ফের উত্তর হইতে কিয়দংশ উদ্ধৃত করিতেছি।

"থিনি অশক্ষাররথসমবেত বিপর্যান্ত সম্দায় পৃথিবী মৃত্যুপাশ হইতে বিমৃক্ত করিতে সমর্থ ইন তাহার উৎকট ধর্মালাভ হয়।"

ইউরোপের প্রতি রাজপ্রাসাদে এই কথাগুলি স্বর্ণাক্ষরে লিখিয়া রাখা উচিত। সিমলার রাজপ্রাসাদেও বাদ না পড়ে। কৃষ্ণ পুনশ্চ বলিতেছেন,

"যে ব্যক্তি ব্যসনগ্রন্থ বান্ধব মুক্ত করিবার নিমিত যথাসাধ্য যত্ননান্না হয়, পতিত্রগণ তাঁহারে নুশংস বলিয়া কীর্ত্তন করেন। প্রাক্ত মাজের কেশ পর্যন্ত ধারণ করিয়া তাহাকে অকার্য্য হইতে নির্ভ করিবার চেষ্টা করিবেন। \* \* \* \* বলি তিনি ( চুর্যোধন ) আমার হিতক্ত বাক্য প্রবণ করিয়াও আমার প্রতি শ্বহা করেন; ভাহাতে আমার কিছু মাত্র ক্ষতি নাই; প্রত্যুত আত্মীয়কে সম্পদেশ প্রদান নিরন্ধন প্রম সন্তোধ ও আনুণ্য লাভ হইবে। যে ব্যক্তি জ্ঞাতিভেদ সময়ে সংপ্রামর্শ প্রদান না করে; সে ব্যক্তি কথন আত্মীয় নহে।"

ইউরোপীয়দিগের বিশ্বাস, কৃষ্ণু কেবল পরস্ত্রীলুক পাপিষ্ঠ গোপ; এ দেশের লোকের কাহারও বা সেইরূপ বিশ্বাস, কাহারও বিশ্বাস যে তিনি মনুশ্বহত্যার জক্য অবতীর্ণ, কাহারও বিশ্বাস তিনি "চক্রী"—অর্থাৎ স্বাভিলাষসিদ্ধি জক্য কৃচক্র উপস্থিত করেন। তিনি যে এ সকল নহে—তিনি যে তৎপরিবর্ত্তে লোকহিতৈষীর শ্রেষ্ঠ, জ্ঞানিশ্রেষ্ঠ, ধর্ম্মোপদেষ্টার শ্রেষ্ঠ, আদর্শ মনুশ্ব, ইহাই বুঝাইবার জক্য এই সকল উদ্ধৃত করিতেছি।

## সপ্তম পরিচ্ছেদ

#### হন্তিনায় বিতীয় দিবস

শরদিন প্রাতে শ্বয়ং তুর্য্যোধন ও শকুনি আসিয়া প্রীকৃষ্ণকৈ বিত্রভবন হইটে কৌরবসভার লইয়া গেলেন। অতি মহতী সভা হইল। নারদাদি দেবর্ষি, এবং জ্বমদির প্রভৃতির ক্রমি তথায় উপস্থিত হইলেন। কৃষ্ণ পরম বাগ্মিতার সহিত দীর্ঘ বক্তৃতায় ধৃতরাষ্ট্রকৈ সন্ধিস্থাপনে প্রবৃত্তি দিতে লাগিলেন। ঋষিগণও সেইরপ করিলেন। কিছুতে কিছু হইল না। ধৃতরাষ্ট্র বলিলেন, "আমার সাধ্য নহে, তুর্য্যোধনকে বল।" তুর্য্যোধনকে কৃষ্ণ, ভীষা, স্থোগ প্রভৃতি অনেক প্রকার ব্র্যাইলেন। সন্ধি স্থাপন দূরে থাক, তুর্য্যোধনক কৃষ্ণক কড়া কড়া শুনাইয়া দিলেন। কৃষ্ণও তাহার উপযুক্ত উত্তর দিলেন। তুর্য্যোধনর ফুক্টরিত্র ও পাপাচরণ সকল ব্রাইয়া দিলেন। কুক্ট হইয়া তুর্য্যোধন উঠিয়া গেলেন।

তথন কৃষ্ণ, যাহা সমস্ত পৃথিবীর রাজনীতির মূলস্ত্র, তদমুসারে কার্য্য করিতে ধৃতরাষ্ট্রকে পরামর্শ দিলেন। রাজশাসনের মূলস্ত্র এই যে, প্রজারক্ষার্থ চ্ছৃতকারীকে দণ্ডিত করিবে। অর্থাৎ অনেকের হিতার্থ একের দণ্ড বিধেয়। সমাজের রক্ষার্থ হত্যাকারীর বধ বিহিত। যাহাকে বদ্ধ না করিলে তাহার পাপাচরণে বছসহত্র প্রাণীর প্রোণসংহার হইবে, তাহাকে বদ্ধ করাই জ্ঞানীর উপদেশ। ইউরোপীয় সমস্ত রাজা ও রাজমন্ত্রী পরামর্শ করিয়া এই জন্ম খ্রি: ১৮১৫ অব্দে নপোলেয়নকে যাবজ্জীবন আবদ্ধ করিয়াছিলেন। এই জন্ম মহানীভিজ্ঞ কৃষ্ণ ধৃতরাষ্ট্রকে পরামর্শ দিলেন যে, চুর্য্যোধনকে বাঁধিয়া পাশুবদিরের

সহিত সদ্ধি করুন। তিনি নিজে, সমস্ত মছবংশের রক্ষার্থ, কংস মাতৃত হইলেও তাহাকে বধ করিতে বাধ্য হইয়াছিলেন। তিনি সে উদাহরণও দিলেন। বলা বাহুল্য যে এ পরামর্শ গৃহীত হইল না।

এদিকে হুর্য্যোধন রুষ্ট হইয়া কৃষ্ণকে আবদ্ধ করিবার জ্বন্স কর্নের প্রামর্শ করিতে লাগিলেন।

সাত্যকি, কৃতবর্মা, প্রভৃতি কৃষ্ণের জ্ঞাতিবর্গ সভায় উপস্থিত ছিলেন। সাত্যকি কৃষ্ণের নিতান্ত অফুগত ও প্রিয়; অন্ত্রবিভায় অর্জুনের শিশু, এবং প্রায় অর্জুনতুলা বীর। ইলিডজ্ঞ মহাবৃদ্ধিমান্ সাত্যকি এই মন্ত্রণা জানিতে পারিলেন। তিনি অস্থতর যাদববীর কৃতবর্মাকে সসৈক্ষে পুরদ্ধারে প্রস্তুত থাকিতে বলিয়া কৃষ্ণকে এই মন্ত্রণা জানাইলেন। এবং সভামধ্যে প্রকাশ্রে ইহা ধৃতরাষ্ট্র প্রভৃতিকে জানাইলেন। শুনিয়া বিত্র ধৃতরাষ্ট্রকে বলিলেন,

"ঘেমন পতৰূপণ পাৰকে পতিত হইয়া বিনষ্ট হয়, ইহাদের দশাও কি সেইরূপ হইবে না? সেইরূপ জনার্দ্ধন ইচ্ছা করিলে যুক্ষকালে সকলকেই শমনসদনে প্রেরণ করিবেন।" ইড্যাদি।

পরে কৃষ্ণ যাহা বলিলেন, তাহা বথার্থই আদর্শ পুরুষের উক্তি। তিনি বলশালী, স্থতরাং ক্রোধশৃষ্ণ এবং ক্ষমাশীল। তিনি ধৃতরাষ্ট্রকে বলিলেন,

"গুনিতেছি তুর্ব্যোধন প্রভৃতি সকলে ক্রুদ্ধ হইয়া আমাকে বলপূর্ব্বক নিগৃহীত করিবেন। কিছু আপনি অহমতি করিয়া দেখুন, আমি ইহাদিগকে আক্রমণ করি কি ইহারা আমাকে আক্রমণ করেন। আমার এরপ সামর্থ্য আছে, যে আমি একাকী ইহাদিগকে সকলকে নিগৃহীত করিতে পারি। কিছু আমি কোন প্রকারেই নিন্দিত পাপজনক কর্ম করিব না। আপনার পুত্রেরাই পাগুবগণের অর্থে লোলুপ হইয়া আর্থন্রই হইবেন। বস্ততঃ ইহারা আমাকে নিগৃহীত করিতে ইচ্ছা করিয়া যুণিষ্টিরকে কৃতকার্য্য করিতেছেন। আমি অহেই ইহাদিগকে ও ইহাদিগের অহ্চবর্গণকে নিগ্রহণ করিয়া পাগুবগণকে প্রদান করিতে পারি। তাহাতে আমাকে পাপভাগী হইতেও হয় না। কিছু আপনার প্রিধানে ঈদৃশ ক্রোধ ও পাপবৃদ্ধিদ্ধনিত গাহিত কার্য্যে প্রতৃত্ব হইব না। আমি অহ্জা করিতেছি বে, দুর্নীতিপরায়ণগণ দুর্য্যোধনের ইচ্ছামূসারে কার্য্য কর্মক।" •

त्रोजदाट यपि कृषां मार निशृत्मीवृद्दांजना । এতে वा मामश्र देवनानसूजानीहि शार्षिव ।

কালীএসর সিংহের প্রকাশিত অন্থাদ প্রশংসিত, এ মন্ত সচরাচর আমি মূলের সহিত অনুধাদ বা মিলাইরাই অনুধাদ উদ্ভ করিরাছি। কিন্ত কৃষ্ণের এই উল্লিডে কিছু অসক্তি ঐ অনুধাদে দেখা বার, বধা, বে কার্ব্যের মন্ত পাপভাল হইতে হর না এক হানে বলিয়াছেন, সেই কার্য্যকে কর ছত্র পরে পাপবৃদ্ধিক্ষনিত বলিডেছেন। একত মূলের সঙ্গে নিলাইরা দেখিলাম। বৃলে তত অসক্তি দেখা যার না। বৃল উদ্ভ করিডেছি—

এই কথার পর, ধৃতরাষ্ট্র ছর্ষ্যোধনকে ডাকাইয়া আনাইলেন, এবং তাঁহাকে অতিশয় কুটুক্তি করিয়া ভর্ণসনা করিলেন। বলিলেন,

"তুমি অতি নৃশংস, পাপাত্মা ও নীচাশয়; এই নিমিত্তই অসাধ্য, অযশন্ধর, সাধুবিগহিঁত, পাপাচরবে সম্থক্ত হইয়াছ। কুলপাংশুল মৃঢ়ের ভায় তুরাত্মদিগের সহিত মিলিত হইয়া নিতান্ত তুর্ধে জনাদিনকে নিগ্রহ করিতে ইচ্ছা করিতেছ। যেমন বালক চন্দ্রমাকে গ্রহণ করিতে উৎস্থক হয়, তুমিও সেইরূপ ইন্দ্রাদি দেবগণের তুরাক্রমা কেশবকে গ্রহণ করিবার বাসনা করিতেছ। দেব, মহয়, গন্ধর্ক, অস্থর ও উরগগণ বাহার সংগ্রাম সহু করিতে সমর্থ হয় না; তুমি কি, সেই কেশবের পরিচয় পাও নাই ? বৎস! হত্তদ্বারা কথন বায়ু গ্রহণ করা বায় না; পাণিতল দ্বারা কথন পাবক স্পর্শ করা বায় না; মতক দ্বারা কথন মেদিনী ধায়ণ করা বায় না; এবং বলদ্বারাও কথন কেশবকে গ্রহণ করা বায় না।"

তার পর বিছরও ছুর্য্যোধনকে ঐরপ ভর্তসনা করিলেন। বিছুরের বাক্যাবসানে, বাস্থদেব উচ্চহাস্থ করিলেন, পরে সাভ্যকি ও কৃতবর্মার হস্ত ধারণপূর্বক কুরুসভা হইতে নিজ্ঞান্ত হইলেন।

এই পর্যান্ত মহাভারতে আখ্যাত ভগবদ্যান বৃত্তান্ত, সুসঙ্গত ও স্বাভাবিক; কোন গোলযোগ নাই। অতিপ্রকৃত কিছুই নাই, ও অবিশ্বাসের কারণও কিছু নাই। কিন্তু অঙ্গুলিকণ্ডুয়ননিপীড়িত প্রক্ষিপ্তকারীর জাতি গোষ্ঠা, ইহা কদাচ সহ্য করিতে পারে না।

এতান হি সর্কান্ সংব্রু নিমন্ত্রহমহম্ৎসহে।
ন চাহং নিন্দিতং কর্ম কুর্যাং পাপং কথকন ।
পাগুবার্বে হি দুভান্তঃ বার্থান্ হাস্তান্তি তে হতাঃ।
এতে চেদেবমিক্তন্তি কৃতকার্যো যুগিন্তিরঃ।
কাইন্তর ছহমেনাংশ্চ যে চৈনান্দু ভারত।
নিগৃহ্ব রাজন পার্থেভো দভাং কিং ত্রুতং ভবেং।
ইপস্ত ন এবর্ত্তিরং নিন্দিতং কর্ম ভারত।
সামিখো তে মহারাজ ক্রোধজং পাপবুদ্ধিজম্।
এব তুর্যোধনো রাজন্ যথেন্দ্রতি তথান্ত তং।
অহন্ত সর্ব্যান্তনমানমূলানামি তে নূপ।

"কিং দ্রন্থতং ভবেং" ইতি বাক্যের অর্থ ঠিক "পাপভাগী হইতে হয় না," এমত নহে। কথার ভাব ইহাই বুঝা বাইতেছে যে, "দ্রুর্ব্যোধন আমাকে বন্ধ করিবার চেটা করিতেছে; আমি বনি তাহাকে এখন বাধিয়া লইয়া বাই, তাহা হইলে কি এমন মন্দ কাল্প হয় ?" ছুর্ব্যোধনকে বন্ধ করা মন্দ কাল হয় না, কেন না অনেকের হিতের লক্ত এক জনকে পরিত্যাগ করা শ্রেম বলিয়া কৃষ্ণ বয়হই ধৃতরাষ্ট্রকে পরামর্শ দিয়াছেন যে, ইহাকে বন্ধ কর। তবে কৃষ্ণ একণে বয়ং এ কাল্প করিলে ক্রোধনশতঃই ভিনি ইহা করিতেছেন, ইহা বুঝাইবে। কেন না এতকণ তিনি নিজে তাহাকে বন্ধ করিবার অভিপ্রায় করেন নাই। ক্রোধ যাহাতে প্রবর্ধিত করে, তাহা পাণবুদ্ধিকনিত, স্তরাং আদর্শ পুরুষের পক্ষে নিন্দ্তি ও পরিহার্যা কর্ম।

এমন একটা মহন্যাপারের ভিতর একটা অনৈস্গিক অন্তুত কাও না প্রবিষ্ট করাইতে কুষ্ণের ঈশ্বরত রক্ষা হয় কৈ ? বোধ করি এইরূপ ভাবিয়া চিন্তিয়া তাঁহার! কুষ্ণের হাস্ত ও নিক্রান্তির মধ্যে একটা বিশ্বরূপপ্রকাশ প্রক্রিপ্ত করিয়াছেন। এই মহাভারতের ভীমপর্বের ভগবলগীতা-পর্বাধ্যায়ে (ভাহা প্রক্রিপ্ত হউক বা না হউক) আর একবার বিশ্বরূপপ্রদর্শন বর্ণিত আছে। সেই বিশ্বরূপবর্ণনায় আর এই বর্ণনায় কি বিশ্বয়কর প্রভেদ। গীতার একাদশের বিশ্বরূপবর্ণনা প্রথম শ্রেণীর কবির রচনা: সাহিত্য-জগৎ খুঁ দ্বিয়া বেড়াইলে তেমন আর কিছু পাওয়া তুলভি। আর ভগবন্যান-পর্বাধ্যায়ে এই বিশ্বরূপ-বর্ণনা যাঁহার রচিত, কাব্যরচনা তাঁহার পক্ষে বিভূমনা মাত্র। ভগবদগীতার একাদশে পড়ি যে. ভগবান অর্জ্জনকে বলিতেছেন, "ভোমা ব্যতিরেকে আর কেহই ইহা পুর্বে নিরীক্ষণ করে নাই।" কিন্তু তৎপূর্ব্বেই এখানে তুর্য্যোধনাদি কৌরবসভাস্থ সকল লোকেই বিশ্বরূপ নিরীক্ষণ করিল। ভগবান গীতার একাদশে, আরও বলিতেছেন, "ভোমা ব্যতিরেকে মমুন্যুলোকে আর কেহই বেদাধ্যয়ন, যজ্ঞামুষ্ঠান, দান, ক্রিয়াকলাপ, লয় ও অতি কঠোর তপস্তা দারা আমার ঈদুশ রূপ অবলোকন করিতে সমর্থ হয় না।" কিন্তু কুকবির হাতে পড়িয়া, এখানে বিশ্বরূপ যার তার প্রত্যক্ষীভূত হইল। গীতায় আরও কথিত হইয়াছে, "অনম্য-সাধারণ ভক্তি প্রদর্শন করিলেই আমারে এইরূপে জ্ঞাত হইতে পারে, এবং আমারে দর্শন ও আমাতে প্রবেশ করিতে সমর্থ হয়।" কিন্তু এখানে চুক্কৃতকারী পাপাত্মা ভক্তিশৃত্য শক্রেগণও ভাষা নিরীক্ষণ করিল।

নিষ্প্রয়োজনে কোন কর্ম মূর্থেও করে না, যিনি বিশ্বরূপী তাঁহার ত কথাই নাই। এথানে বিশ্বরূপ প্রকাশের কিছুমাত্র প্রয়োজন হয় নাই। ছুর্য্যোধনাদি বলপ্রয়োগের পরামর্শ করিতেছিল, বলপ্রয়োগের কোন উভ্তম করে নাই। পিতা ও পিতৃব্য কর্তৃক তিরস্কৃত হইয়া ছুর্যোধন নিরুত্তর হইয়াছিল। বলপ্রকাশের কোন উভ্তম করিলেও, সে বল নিশ্চিত ব্যর্থ হইত, ইহা কৃষ্ণের অগোচর ছিল না। তিনি স্বয়ং এতাদৃশ বলশালী য়ে, বলের দ্বারা কেহ তাঁহার নিগ্রহ করিতে পারে না। ধৃতরাষ্ট্র ইহা বলিলেন, বিছর বলিলেন, এবং কৃষ্ণ নিজেও বলিলেন। কৃষ্ণের নিজের বল আত্মরক্ষার প্রচুর না হইলেও কোন শহ্বা ছিল না, কেন না সাত্যকি কৃতবর্মা প্রভৃতি মহাবল পরাক্রান্ত গৃটিরবংশীয়ের। তাঁহার সাহায্য জন্ম উপস্থিত ছিলেন। তাঁহাদিগের সৈন্মও রাজ্বারে যোজিত ছিল। ছুর্য্যোধনের সৈন্ম উপস্থিত থাকার কথা কিছু দেখা যায় না। অতএব বলদ্বারা নিগ্রহের চেষ্টা ফলবতী হইবার কোন সন্তাবনা ছিল না। সন্তাবনার অভাবেও ভীত হন, কৃষ্ণ এরপ

কাপুরুষ নহেন। যিনি বিশ্বরূপ, তাঁহার এরূপ ভয়ের সম্ভাবনা নাই। অতএব বিশ্বরূপ প্রকাশের কোন কারণ ছিল না। এ অবস্থায় ক্রুদ্ধ বা দান্তিক ব্যক্তি ভিন্ন শত্রুকে ভয় দেখাইবার চেষ্টা করে না। যিনি বিশ্বরূপ, ভিনি ক্রোধশৃত্য এবং দর্ভশৃত্য।

অভএব, এখানে বিশ্বরূপের কথাট। কুকবির প্রণীত অলীক উপস্থাস বলিয়া ত্যাগ করাই বিধেয়। আন্ধি পুন: পুন: দেখাইয়াছি, মানুষী শক্তি অবলম্বন করিয়া কৃষ্ণ কর্ম করেন, এশী শক্তি দ্বারা নহে। এখানে তাহার ব্যতিক্রম হইয়াছিল, এরূপ বিবেচনা করিবার কোন কারণ নাই।

কুরুসন্তা হইতে কৃষ্ণ কুন্তীসন্তারণে গেলেন। সেখান হইতে তিনি উপপ্লব্য নগরে, যেখানে পাগুবেরা অবস্থান করিতেছিলেন, তথায় যাত্রা করিলেন। যাত্রাকালে কর্ণকৈ স্থাপনার রথে তুলিয়া লইলেন।

যাঁহার। কৃষ্ণকে নিগ্রহ করিবার জন্ম পরামর্শ করিতেছিল, কর্ণ তাহার মধ্যে। তবে কর্ণকে কৃষ্ণ স্বরথে আরোহণ করাইয়া চলিলেন কেন, তাহা পরপরিচ্ছেদে বলিব। সে কথায় কৃষ্ণচরিত্র পরিক্ষৃট হয়। সাম ও দওনীতিতে কৃষ্ণের নীতিজ্ঞতা দেখিয়াছি। এক্ষণে ভেদনীতিতে তাঁহার পারদর্শিতা দেখিব। সেই সঙ্গে ইহাও দেখিব যে, কৃষ্ণ আদর্শ পুরুষ বটে, কেন না তাঁহার দয়া, জীবের হিতকামনা, এবং বৃদ্ধি, সকলই লোকাতীত।

### অষ্টম পরিচ্ছেদ

#### কুষ্ণকর্ণসংবাদ

কৃষ্ণ সর্বভূতে দয়াময়। এই মহাযুদ্ধজনিত বে অসংখ্য প্রাণিক্ষয় হইবে, তাহাতে আর কোন ক্ষত্রিয় ব্যথিত নহে, কেবল কৃষ্ণই ব্যথিত। যথন প্রথম বিরাট নগরে যুদ্ধের প্রস্তাব হয়, তথন, কৃষ্ণ যুদ্ধের বিরুদ্ধে মত দিয়াছিলেন। অর্জুন তাঁহাকে যুদ্ধে বরণ করিতে গেলে, কৃষ্ণ এ যুদ্ধে অন্ত ধরিবেন না ও যুদ্ধ করিবেন না প্রতিজ্ঞা করিলেন। কিন্তু তাহাতেও যুদ্ধ বন্ধ হইল না। অতএব উপায়ান্তর না দেখিয়া তরসাশ্চ্য হইয়াও, সন্ধি স্থাপনের জন্ম ধৃতরাষ্ট্র-সভায় গেলেন। তাহাতেও কিছু হইল না, প্রাণিহত্যা নিবারণ হয় না। তথন রাজনীতিজ্ঞ কৃষ্ণ জনসমূহের রক্ষার্থ উপায়ান্তর উদ্ভাবনে প্রবৃত্ত হইলেন।

কর্ণ মহাবীরপুক্ষয়। তিনি অর্জুনের সমকক রপী। তাঁহার বাছবলেই ছর্য্যোগ্রন আপনাকে বলবান্ মনে করেন। তাঁহার বলের উপর নির্ভর করিয়াই প্রধানত: তিনি পাণ্ডবদিগের সলে যুদ্ধ করিতে প্রবৃত্ত। কর্দের সাহায্য না পাইলে তিনি কদাচ যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইবেন না। কর্ণকে তাঁহার শক্তপক্ষের সাহায্যে প্রবৃত্ত দেখিলে অবশ্যই তিনি যুদ্ধ হইতে নির্ভ হইবেন। যাহাতে ভাহা ঘটে, তাহা করিবার জন্ম কর্ণকে আপনার রখে তুলিয়া লইলেন। বিরলে কর্ণের সঙ্গে কথোপকথন আবশ্যক।

কুষ্ণের এই অভিপ্রায় সিদ্ধির উপযোগী অক্সের অজ্ঞাত সহন্দ উপায়ও ছিল।

কর্ণ অধিরথনামা স্তের পুত্র বলিয়া পরিচিত। বস্তুতঃ তিনি অধিরথের পুত্র নহেন—পালিতপুত্র মাত্র। তাহা তিনি জানিতেন না। তাঁহার নিজ জন্মবৃত্তান্ত তিনি অবগত ছিলেন না। তিনি স্তপদ্মী রাধার গর্ভজাত না হইয়া, কুত্রার গর্ভজাত, স্থ্যের উরসে তাঁহার জন্ম। তবে কুত্তীর কন্মাকালে তাঁহার জন্ম হইয়াছিল বলিয়া কুত্তী, পুত্র ভূমিষ্ঠ হইবার পরেই তাঁহাকে পরিত্যাগ করিয়াছিলেন। বস্তুতঃ তিনি যুখিষ্ঠিরাদি পাত্তবগণের সহোদর ও জ্যেষ্ঠ আতা। এ কথা কৃত্তী ভিন্ন আর কেহই জানিত না। আর কৃষ্ণ জানিতেন; তাঁহার অলৌকিক বৃদ্ধির নিকটে সকল কথাই সহজ্পে প্রভিভাত হইত। কৃত্তী তাঁহার পিতৃষ্পা; ভোজরাজগৃহে এ ঘটনা হয়, অতএব কৃষ্ণ মন্ত্র্যুদ্ধিতেই ইহা জানিতে পারা অসম্ভব নহে।

कुछ এই कथा कुकरन तथाक्रा कर्नरक स्नाहरमन। विमासन

"শান্তজেরা কহেন, যিনি যে কন্সার পাণিগ্রহণ করেন, তিনিই সেই কন্সার সহোচ় ও কানীনপুত্রের পিতা। হে কর্ণ! তুমিও তোমার জননীর কন্সাকালাবস্থায় সমূৎপদ্ম হইয়াছ, তরিমিত্ত তুমি ধর্মতঃ পুত্র; অভএব চল, ধর্মশান্তের বিরুদ্ধেও ভুমি রাজ্যেশর হইবে।" তিনি কর্ণকে বুঝাইয়া দিলেন যে তিনি জ্যেষ্ঠ, এজন্ম তিনিই রাজা হইবেন, অপর পঞ্চ পাণ্ডব তাঁহার আজ্ঞামুবর্তী হইয়া তাঁহার পরিচর্যায় নিযুক্ত থাকিবে।

কৃষ্ণের এই পরামর্থ, সর্বজ্ঞানের ধর্মবৃদ্ধিকর ও হিতকর। প্রথমতঃ কর্ণের পক্ষে হিতকর, কেন না তিনি রাজ্যেশ্বর হইবেন, এবং তাঁহার পক্ষে ধর্মামুমত, কেন না আতৃগণের প্রতি শত্রুভাব পরিত্যাগ করিয়া মিত্রভাব অবলম্বন করিবেন। ইহা

<sup>\* &</sup>quot;বিরুদ্ধেও" এই পদটি কালীপ্রসর সিংহে। অমুবাদে আছে, কিন্ত ইহা এখানে অসলত বলিয়া বোধ হয়। আমার কাছে
মূল মহাভারত বাহা আছে, তাহাতে দেখিলায়, সিএহার্ছয়নায়াণায়্ আছে। বোধ হয় নিএহার্থয়ণায়াণায়্ হইবে। তাহা
ইইলে অর্থ সলত হয়।

ছুর্য্যোধনাদির পক্ষেও পরম হিতক্র, কেন না যুদ্ধ হইলে তাঁহার। কেবল রাজ্যক্ত নহে, লবলে নিপাতপ্রাপ্ত ক্রইবারই সন্তাবনা। যুদ্ধ না হইলে তাঁহাদের প্রাণ্ড বন্ধার থাকিবে, রাজ্যও বন্ধার থাকিবে, কেবল পাণ্ডবের ভাগ ফিরাইয়া দিতে হইবে। ইহাতে পাশুব-দিপেরও হিছ ও বিরুদ্ধি, কেন না যুদ্ধরপ নুশংস ব্যাপারে প্রস্তুত্ব না হইয়া, আত্মীয় বন্ধন জ্ঞাতি বহু না করিয়াও, ব্ররাজ্য কর্পের সহিত ভোগ করিবেন। আর এ পরামর্শের পরম ধর্মাতা ও হিতকারিতা এই যে, ইহা হারা অসংখ্য মনুষ্যাপরে প্রাণ রক্ষা হইতে পারিবে।

কর্ণত কুফের কথার উপযোগিতা খীকার করিলেন। তিনিও বৃথিয়াছিলেন যে এ বৃদ্ধে ছুর্য্যোধনাদির রক্ষা নাই। কিন্তু কুফের কথায় সম্মত হইলে তাঁহাকে কোন কোন জনতর অপরাধে অপরাধী হইতে হয়। অধিরথ ও রাধা তাঁহাকে প্রতিপালন করিয়াছে। তাঁহাদের আঞ্জয়ে থাকিয়া তিনি স্তবংশে বিবাহ করিয়াছেন, এবং দেই ভার্যা হইছে তাঁহার পুত্র পৌত্রাদি জন্মিয়াছে। তাঁহাদিগকে কোন মতেই কর্ণ পরিত্যাগ করিছে পারেন না। আর তিনি ত্রোদশ হুংসর ছুর্য্যোধনের আশ্রয়ে থাকিয়া রাজ্যভোগ করিয়াছেন; ছুর্যোধন তাঁহারই ভরসা হুরেন; এখন ছুর্যোধনকে পরিত্যাগ করিয়া পাওবপক্ষে গেলে লোকে জাঁহাকে কুতম্ব, পাওবদিগের প্রশ্ব্যালোল্প, বা তাহাদের ভয়ে ভীত কাপুরুষ বলিবে। এই জন্ম কর্ণ কোন মতেই কুফের কথায় সম্মত হইলেন না।

কৃষ্ণ বলিলেন, "যখন আমার কথা তোমার হাদয়ক্ষম হইল না, তখন নিশ্চয়ই এই বস্তুদ্ধরার সংহারদশা সম্পক্তি হইয়াছে।"

কর্ণ উপযুক্ত উত্তর দিয়া, কৃষ্ণকে গাঢ় আলিক্সন করিয়া বিষয়ভাবে বিদায় গ্রহণ করিলেন।

কুষ্ণচরিত্র বৃথিবার জন্ম কর্ণচরিত্রের বিস্তারিত সমালোচনার প্রয়োজন নাই; এজস্ত আমি তৎসম্বন্ধে কিছু বলিলাম না। কর্ণচরিত্র অতি মহৎ ও মনোহর।

### নবম পরিচ্ছেদ

### উপসংহার

কৃষ্ণ উপপ্লব্য নগরে ফিরিয়া আসিলে, যুধিন্তিরাদি জিজ্ঞাসা করিলেন, তুমি হস্তিনাপুরে কি করিয়াছিলে বল। কৃষ্ণ, নিজে যাহা বলিয়াছিলেন, এবং অস্তে যাহা বলিয়াছিল, ডাই বলিতে লাগিলেন।
কিন্তু সেই সকল বক্তৃতার পূর্ব্ব পূর্ব্ব অধ্যায়ে যেরূপ বর্ণনা দেখিরাছি, এখানে ভাহার সহিত্ত
মিল নাই। কিছুর সঙ্গে কিছু মিলে না। মিলিলে দীর্ঘ পুনরুক্তি ঘটিত। ভাহা হইতে
উদ্ধার পাইবার জন্ম কোন মহাপুরুষ কিছু মৃত্ন রক্ষ বসাইয়া দিয়াছেন বোধ হয়।

এইখানে ভগবদ্যান-পর্কাধ্যায় সমাপ্ত। তার পর সৈম্পনির্যাণ-পর্কাধ্যায়। ইহাতে বিশেষ কথা কিছু নাই। কতকগুলা মৌলিক কথা আছে; কতকগুলা কথা অমৌলিক বলিয়া বোধ হয়; কৃষ্ণসম্বন্ধীয় কথা বড় অল্ল। কৃষ্ণের ও অর্জুনের পরামর্শান্থসারে, পাওবেরা ধৃষ্টছ্ম্যাকে সেনাপতি নিযুক্ত করিলেন, এবং বলরাম মদ খাইয়া আসিয়া, কৃষ্ণকে কিছু মিষ্ট ভং সনা করিলেন, কেন না তিনি কৃষ্ণপাওবকে সমান জ্ঞান করেন না। কৃষ্ণ-সভার যাহা ঘটিয়াছিল, সে কথাও কিছু হইল। ইহা ভিন্ন আরও কিছু নাই।

ভাহার পর উল্কৃত্লগমন-পর্বাধ্যায়। এটি নিভাস্ত অকিঞ্ছিংকর। ইহাতে আর কিছুই নাই, কেবল উভয় পক্ষের গালিগালাজ। ছুর্য্যোধন, শকুনি প্রভৃতির পরামর্শে উল্কৃকে পাণ্ডবদিগের নিকট পাঠাইলেন। উদ্দেশ্য আর কিছুই নহে, কেবল পাণ্ডবদিগকে ও কৃষ্ণকে থ্ব গালিগালাজ করা। উল্কৃ আসিয়া ছয় জনকেই থ্ব গালিগালাজ করিল। পাণ্ডবেরা উত্তরে থ্বই গালিগালাজ করিলেন। কৃষ্ণ বড় কিছু বলিলেন না, ভাঁহার স্থায় রোমার্মর্শৃষ্ম ব্যক্তি গালিগালাজ করে না, বরং একটা রাগারাগি বাড়াবাড়ি ঘাহাতে না হয়, এই অভিপ্রায়ে পাণ্ডবেরা উত্তর করিবার আগেই তিনি উল্কৃককে বিদায় করিবার চেষ্টা করিলেন। বলিলেন, "তুমি শীজ গমন করিয়া ছুর্যোধনকে কহিবে—পাণ্ডবেরা ভোমার বাক্য প্রবণ ও তাহার যথার্থ অর্থ গ্রহণ করিয়াছেন। এক্ষণে ভোমার যেরূপ অভিপ্রায় তাহাই হইবে।" অথচ গালিগালাজটা কৃষ্ণার্জ্বনের ভাগেই বেশী রকম হইয়াছিল।

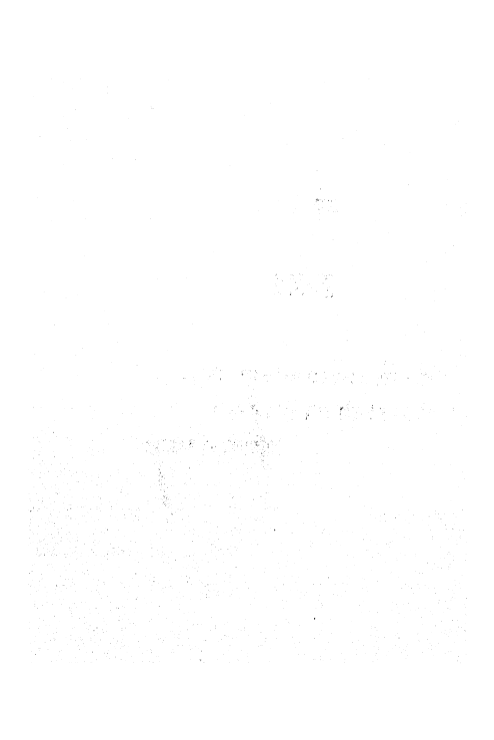
কিন্ত উল্কের হর্ক্ছি, উল্ক ছাড়ে না। আবার গালিগালাজ আরম্ভ করিল। না হইবে কেন ? ইনি ছর্যোধনের সহোদর। তখন াগুবেরা একে একে উল্কের উত্তর দিলেন। উল্ককে স্থদ সমেত আসল ফিরাইয়া দিলেন। কৃষ্ণও একটা কথা বলিলেন, "আমি অর্জুনের সারথা স্বীকার করিয়াছি বলিয়া যুদ্ধ করিব না, ইহা মনে স্থির করিয়া ভীত হইতেছ না; কিন্তু যেমন হুতাশনে তৃণ সকল ভস্মসাৎ করে; তত্ত্রপ আমিও চরম কালে ক্রোধভরে সমন্ত পার্থিবগণকে সংহার করিব সন্দেহ নাই।"

উল্কদ্তাগমন-পর্বাধ্যায়ে মহাভারতের কার্য্যের পক্ষে কিছুমাত্র প্রয়োজন নাই। ইহাতে রচনার নৈপুণ্য বা কবিছ নাই। এবং কোন কোন স্থান মহাভারতের জ্ঞাষ্ঠাংশের वृद्धि श्रीतरकार्ताता । व्यवक्रमिकाशाह्य श्रावत अन्य कृष्ण्य होताव कर्या व्यवह विक वृद्धिमुद्दक स्था मार्च । अहे मचन काम्रत्य हेहादक व्यक्तिकतास्त्रक विद्याना कृषि मा । हेहाम श्राव स्थापिकवमस्यान्, अन्य उर्शद्य व्यक्षिणाम-शर्काशाह्य । अन्यक्रम कृष्ण्यकास्त्र विकृते नारे । अहेथादन स्टिकालशर्क मगास ।

# ষষ্ঠ খণ্ড

### কুরু(মুত্র

যো নিষপ্লো ভবেক্রাত্রৌ দিবা ভবজি বিষ্টিভ:। ইটানিষ্টক্ত চ ক্রটা তদ্মৈ ক্রটাত্মনে নম:॥ শান্তিপর্বর্ব, ৪৭ অধ্যায়:।



## প্রথম পরিচ্ছেদ

### ভীমের যুদ্ধ

এক্ষণে কুরুক্তের মহাযুদ্ধ আরম্ভ হইবে। মহাভারতে চারিটি পর্কেই হা বর্ণিত হইয়াছে। তুর্য্যোধনের সেনাপতিগণের নামক্রমে ক্রমান্তরে এই চারিটি পর্কের নাম হইয়াছে ভীম্মপর্ক, জোণপর্ক, কর্ণপর্ক ও শল্যপর্ক।

এই যুদ্ধপর্বগুলি মহাভারতের নিকৃষ্ট অংশ মধ্যে গণ্য করা উচিত। পুনক্ষজি, অকারণ এবং অক্ষচিকর বর্ণনাবাহুল্য, অনৈস্গিকতা, অত্যুক্তি এবং অসঙ্গতি দোষ এইগুলিতে বড় বেশী। ইহার অল্প ভাগই আদিমন্তরভুক্ত বলিয়া বোধ হয়। কিন্তু কোন্ অংশ মৌলিক, আর কোন্ অংশ অমৌলিক, স্থির করা বড় হুছর। যেখানে সবই কাঁটাবন, সেখানে পুস্পাচয়ন বড় ছুঃসাধ্য। তবে যেখানে কৃষ্ণচরিত্র সম্বন্ধে কোন কথা পাওয়া যায়, সেই স্থান আমরা যথাসাধ্য বুঝিবার চেষ্টা করিব।

ভীম্মপর্কের প্রথম জমুখণ্ড-বিনির্মাণ-পর্কাধ্যায়। তাহার সঙ্গে যুদ্ধের কোন সম্বন্ধ নাই—মহাভারতেরও বড় অল্প। কৃষ্ণচরিত্রের কোন কথাই নাই। তার পর ভগবদগীতা-পর্কাধ্যায়। ইহার প্রথম চক্কিশ অধ্যায়ের পর গীতারস্ক। এই চক্কিশ অধ্যায় মধ্যে কৃষ্ণ সম্বন্ধীয় বিশেষ কোন কথা নাই। কৃষ্ণ যুদ্ধের পূর্কে তুর্গান্তব করিছে অর্জ্জ্নকে পরামর্শ দিলে, অর্জ্জ্ন যুদ্ধারস্ক কালে তুর্গান্তব পাঠ করিলেন। কোন গুরুতর কার্য্য আবস্ত করিবার সময়ে আপন আপন বিশ্বাসাম্যায়ী দেবতার আরাধনা করিয়া তাহাতে প্রবৃত্ত হওয়া কর্ত্বর। তাহা হইলে ঈশ্বরের আরাধনা হইল। যাহা বলিয়া তাকি না কেন, এক ভিন্ন ঈশ্বর নাই।

তার পূর গীতা। ইহাই কৃষ্ণচ**িত্রের প্রধান অংশ। এই গীতোক্ত অমুপম পবিত্র** ধর্ম প্রচারই কৃষ্ণের আদর্শ মনুয়ুছের বা দেবছের এক প্রধান পরিচয়।

কিন্তু এখানে আমি গীতা সম্বন্ধে কোন কথা বলিব না। তাহার কারণ এই যে এই গীতোক্ত ধর্ম একখানি পৃথক্ গ্রন্থে কিছু কিছু বুঝাইয়াছি, পরে আর একখানি ক

<sup>\* +</sup> ধর্মতম ।

<sup>†</sup> শীমন্তগবলগীতার বাসালা ট্রকা।

লিখিতে নিযুক্ত আছি। গীতা সম্বন্ধে আমার মত এই চুই গ্রন্থে পাওয়া যাইবে। এখানে পুনক্ষক্তির প্রয়োজন নাই।

ভগৰদগীতা-পর্বাধ্যায়ের পর তীঅবধ-পর্বাধ্যায়। এইখানেই যুজারস্ক। যুদ্ধে করা আর্জনের সারখি মাতা। সারখিদিথের অদৃষ্ট রড় মন্দ ছিল। মহাভারতে যে বুদ্ধের বর্ণনা আছে, তাহা কতকগুলি বৈরখাযুদ্ধ মাতা। রখিগণ যুদ্ধ করিবার সময়ে পরশারের অর্থ ও নারখিকে বিনাশ করিবার চেষ্টা করিতেন। তাহার কারণ, অর্থ বা নারখি নাই ছাইলে, আর রখ চিনিবে না। রখ না চলিলে রখী বিপদ্ধ হরেন। লারখিরা বোদ্ধা নহে—বিনা দোবে বিনা যুদ্ধে নিহত হইড। কৃষ্ণকেও সে মুখের ভাগী হইতে হইয়াছিল। তিনি হত হয়েন নাই বটে, কিন্তু যুদ্ধের অষ্টাদশ দিবস মুহূর্তে বছ সংখ্যক বাণের বারা বিদ্ধা হইয়া ক্ষত বিক্ষত হইডেন। অস্থান্থ সার্থিগণ আত্মরক্ষায় অক্ষম, তাহারা বৈশ্ব, জাতিতে ক্তিয়ে নহে। কৃষ্ণ, আত্মরক্ষায় অভিগ্য সক্ষম, তথাচ কর্ত্বরাম্বোধে বসিয়া মার থাইডেন। মহাভারতের যদ্ধে তিনি অস্কার্থ ক্তিবেন না প্রতিষ্ঠা ক্রিমিটিকে

মহাভারতের যুদ্ধে তিনি অস্ত্রধারণ করিবেন না প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন, ইছা বলিয়াছি। কিন্তু এক দিন তিনি অস্ত্রধারণ করিয়াছিলেন। অস্ত্রধারণ করিয়াছিলেন মাত্র, কিন্তু প্রয়োগ করেন নাই। সে ঘটনাটা এইরূপ;—

ভীম ত্র্যোধনের সেনাপতিত্ব নিযুক্ত হইয়া যুদ্ধ করেন। তিনি যুদ্ধে এরূপ নিপুণ যে, পাশুবসেনার মধ্যে অর্জুন ভিন্ন আর কেহই তাঁহার সমকক্ষ ছিল না। কিন্তু অর্জুন তাঁহার সঙ্গে ভাল করিয়া স্বশক্তি অনুসারে যুদ্ধ করেন না। তাহার কারণ এই যে, ভীম সম্বন্ধে অর্জুনের পিভামহ, এবং বাল্যকালে পিতৃহীন, পাশুবগণকে ভীমই পিতৃবৎ প্রতিপালন করিয়াছিলেন। ভীম এখন ত্র্যোধনের অনুরোধে নিরপরাধী পাশুবদিগের শক্র হইয়া তাহাদের অনিষ্টার্থ তাহাদের সঙ্গে যুদ্ধ করিতেছেন বলিয়া, যদিও ভীম ধর্মত: অর্জুনের বধ্য, তথাপি অর্জুন পূর্বকথা স্বরণ করিয়া কোন মতেই ভীম্মের বধ সাধনে সম্মত নহে। এজন্ম ভীম্মের সঙ্গে যুদ্ধ উপস্থিত হইলে মৃত্যুদ্ধ করেন, পাছে ভীম্ম নিপতিত হন, এজন্ম সর্বদা সঙ্কৃতিত। তাহাতে ভীম্ম, অপ্রতিহত বীর্য্যে বহুসংখ্যক পাশুবসেনা বিনষ্ট করিতেন। ইহা দেখিয়া এক দিবস ভীম্মকে বধ করিবার মানসে কৃষ্ণ ব্যয়ং চক্রহস্তে অর্জ্কুনের রথ হইতে অর্বরোহণপূর্বক ভীম্মের প্রতি পদবজ্বে ধাবমান হইলেন।

দেখিয়া, কৃষ্ণভক্ত ভীম প্রমাহলাদিত হইয়া বলিলেন,

এফে হি দেবেশ জগন্নিবাস! নমোহস্ত তে শাক্ষ গদাসিপাণে। প্রসম্ভ মাং পাত্য লোকনাথ! রথোত্যাৎ ভূতশর্ণ্য সংখ্যে ॥ "এসো এরো বেৰেশ জগনিবাদ। তে শাল গদাপজাধারিন্। তোমাকে নমভার। তে লোকনাধ ভূতশনগ্য। যুক্ত আমাকে অবিলয়ে রখোভ্য হইতে পাতিত কর।"

অর্জ্নও ক্ষের পশ্চারত্সরণ করিয়া, ক্ষকে অস্থনর করিয়া, বয়ং সাধ্যাত্সারে বৃদ্ধ করিতে প্রতিজ্ঞা করিয়া, ফিরাইয়া স্থানিলেন।

এই ঘটনা হাইবার বৰ্ণিত চইয়াছে, একবার তৃতীয় দিবলের বুজে, আর একবার নবম দিবলের বুজে। শোকগুলি একই, সুভরাং এক দিবলেরই ঘটনা লিলিকারের এম প্রয়াদ বা ইচ্ছাবশতঃ ছাইবার লিখিত চাইয়া থাকিবে। সংস্কৃত প্রাছে স্চরাচর একপ ঘটিয়া থাকে।

রচনা দেখিয়া বিচার করিলে, এই বিবরণকে মহাভারতের প্রথমন্তরভুক্ত বিবেচনা করা যাইতে পারে। কবিছ প্রথম শ্রেণীর, ভাব ও ভাষা উদার এবং জটিলতাশৃত্ত। প্রথম স্তরের যতচ্কু মৌলিকতা খীকার করা যাইতে পারে, এই ঘটনারও ততচ্কু মৌলিকতা খীকার করা যাইতে পারে।

এই ঘটনা লইয়া কৃষণভাজেরা, কৃষণ্ণের প্রতিজ্ঞা সম্বন্ধে একটা তর্ক ভূলিয়া থাকেন। কাশীদাস ও কথকেরা এই প্রতিজ্ঞাভঙ্গ অবলম্বন করিয়া, কৃষণ্ণের মাহাত্ম্য কীর্ত্তন করিয়াছেল। তাঁহারা বলেন যে, ভীম্ম যুদ্ধারম্ভকালে কৃষ্ণের সাক্ষাৎ প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন যে—ভূমি যেমন প্রতিজ্ঞা করিয়াছ যে এ যুদ্ধে অস্ত্র ধারণ করিবে না, আমিও প্রতিজ্ঞা করিতেছি তোমাকে অস্ত্র ধারণ করাইব।

্ অতএব এক্ষণে ভক্তবংসল কৃষ্ণ, আপনার প্রতিজ্ঞা লঙ্গিত করিয়া, ভক্তের প্রতিজ্ঞা রক্ষা করিলেন।

এ সূব্দিরচনার কোন প্রয়োজন দেখা যায় না! ভীমের এবস্থিধ প্রতিজ্ঞাও মূল মহাভারতে দেখা যায় না। কৃষ্ণেরও কোন প্রতিজ্ঞা লজ্জিত হয় নাই। তাঁহার প্রতিজ্ঞার মর্ম এই যে—যুদ্ধ করিব না। ছর্য্যোধন ও অর্জ্জ্ন উভয়ে তাঁহাকে এককালে বরণাভিলাধী হইলে, তিনি উভয়ের সঙ্গে তুল্য ব্যবহার করিবাল জ্ঞা বলিলেন, "আমার তুল্য বলশালী আমার নারায়ণী সেনা এক জন গ্রহণ কর; আর এক জন আমাকে লও।" "অষ্ধ্যমানঃ সংখ্যামে অক্তশক্রোহহমেকতঃ" এই পর্যান্ত প্রতিজ্ঞা। সে প্রতিজ্ঞা রক্ষিত হইয়াছিল। কৃষ্ণ যুদ্ধ করেন নাই। ভীম সম্বন্ধীয় এই ঘটনাটির উদ্দেশ্য আর কিছুই নহে; কেবল সাধ্যাম্পারে যুদ্ধে পরাশ্ব্য অর্জ্জ্নকে যুদ্ধে উত্তেক্ষিত করা। ইহা সার্থিরা করিতেন। উদ্দেশ্য সঞ্চল হইয়াছিল।

অভিনয় ভাগ্যক্রয়েই বীৰগণের অভিলবিত গতি প্রাপ্ত হইনাছে। মহাবীর অভিময়্য ভূরি শক্ত সংহার করিয়া পুণাজনিত দর্ককামপ্রদ অকর লোকে গমন করিয়াছে। সাধৃগণ, তপতা রক্ষচর্য শান্ত ও প্রক্রাছারা রেরণ গতি অভিনাব করেন, তোমার কুমারের সেইরণ গতিলাভ হইনাছে। হে স্কুডরে। ভূষি বীরজননী, বীরণছী, বীরনন্দিনী ও বীরবাদ্ধবা; অতএব তনমের নিমিত তোমার শোকাকুল হওয়া উচিত নহে।

্ৰ সকলে মাতার শোক নিবারণ হয় না জানি। কিন্তু এ হড়জাগা গেশে এরণ কুগাঞ্চনা শুনি ও শুনাই, ইহা ইন্ছা করে।

এ দিকে পুত্রশোকার্ড অর্জুন অভিনয় রোষপরবশ হইরা এক নিদারণ প্রক্তিক্ষায় আপনাকে আবদ করিলেন। তিনি যাহা জনিলেন, তাহাতে বুরিলেন যে জভিরত্তার বৃত্তার প্রধান কারণ ক্ষয়তাথ। তিনি অতি কঠিন প্রথম করিয়া প্রতিক্ষা করিলেন যে, পরদিন স্থ্যান্তের পূর্বে ক্রতাথকে বধ করিবেন ও না পারেন, আপনি অগ্নিপ্রবেশপূর্ম্বক প্রাণত্যাগ করিবেন।

এই প্রতিজ্ঞার উভয় শিবিরে বড় হুলস্থুল পড়িয়া গেল। পাগুবলৈক অতিশয় কোলাহল করিতে লাগিল। কৌরবের। চমকিত হইয়া অনুসন্ধান দারা প্রতিজ্ঞা জানিতে পারিয়া জয়ন্ত্রপরক্ষার্থ মন্ত্রণা করিতে লাগিল।

কৃষ্ণ দেখিলেন, একটা বিষম ব্যাপার উপস্থিত হইয়াছে। অর্জ্জ্ন বিবেচনা না করিয়া যে কঠিন প্রতিজ্ঞা করিয়া বিসিয়াছেন, ভাহাতে উত্তার্ণ হওয়া সুসাধ্য নহে। জয়জ্ঞ নিজে মহারথী, সিদ্দোবীর দেশের অধিপতি, বছসেনার নায়ক, এবং ছুর্য্যোধনের ভগিনীপতি। কৌরব পক্ষীয় অপরাজেয় যোদ্ধণ ভাঁহাকে সাধ্যামুসারে রক্ষা করিবেন। এ দিকে পাণ্ডবপক্ষের প্রধান পুরুষেরা সকলেই অভিমন্ত্যুগোকে বিহ্বল—মন্ত্রণায় বিমুখ। অতএব কৃষ্ণ নিজেই নেতৃত্ব গ্রহণ করিয়া কর্দ্মে প্রবৃত্ত হইলেন। তিনি কৌরবিশবিরে গুপ্তচর পাঠাইলেন। চর আসিয়া সেখানকার বৃত্তান্ত সব বলিল। কৌরবেরা প্রতিজ্ঞার কথা সব জানিয়াছে। দ্রোণাচার্য্য ব্যুহরচনা করিবেন; তৎপশ্চাৎ কর্ণাদি সমস্ত কৌরব-পক্ষীয় বারগণ একত্রিত হইয়া জয়জপ্রকে রক্ষা করিবেন। এই ছুর্ভেত্ত ব্যুহভেদ করিয়া, সকল বীরগণকে একত্র পরাজিত করিয়া, মহাবীর জয়জপ্রকে নিহত করা অর্জ্জ্নেরও অসাধ্য হইতে পারে। অসাধ্য হয়, তবে অর্জ্জ্নের আত্মহত্যা নিশ্চিত।

অত এব কৃষ্ণ আপনার অনুষ্ঠেয় চিন্তা করিয়া, তাহার ব্যবস্থা করিলেন। আপনার সার্থি দারুককে ডাকিয়া, কৃষ্ণের নিজের রুথ, উত্তম অখে যোজিত করিয়া, অন্ত্রশন্ত্রে পরিপূর্ণ করিয়া প্রভাতে প্রস্তুত রাখিতে আজ্ঞা করিলেন। তাঁহার অভিপ্রায় যে যদি অর্জুর এক দিনে ব্যহপার হইরা সকল বীরগণকে পরাজয় করিছে না পারেন, তবে তিনি নিজেই যুদ্ধ করিয়া কৌরবনেতৃগণকে বধ করিয়া জয়ন্ত্রথবধের পথ পরিকার করিয়া দিবেন।

কৃষ্ণকে যুদ্ধ করিতে হয় নাই, অর্জুন স্বীয় বাছবলেই কৃতকার্য্য হইয়াছিলেন। কিছ
বদি কৃষ্ণকে যুদ্ধ করিতে হইড, ভাহা হইলে "অযুধ্যমান: সংগ্রামে স্বভ্রুশন্তোহহমেকতঃ" ইতি
সত্য হইতে বিচ্যুতি ঘটিত না। কারণ, যে যুদ্ধ সম্বন্ধে এ প্রতিজ্ঞা ঘটিয়াছিল, সে যুদ্ধ এ
নহে। কৃষ্ণভিবের রাজ্য লইয়া যে যুদ্ধ, এ সে যুদ্ধ নহে। আজিকার এ আর্কুনপ্রতিজ্ঞান
জনিত যুদ্ধ। এ যুদ্ধের উন্দেশ্ত ভিন্ন; এক দিকে জয়জবের জীবন, অন্ত দিকে অর্জুনের
জীবন লইয়া যুদ্ধ। যুদ্ধে অর্জুনের পরাভব হইলে, ভাঁহাকে অয়িপ্রবেশ করিয়া আত্মতা।
করিতে হইবে। এ যুদ্ধ পূর্বের্ম উপস্থিত হয় নাই—মৃতরাং "অযুধ্যমান: সংগ্রামে" ইতি
প্রতিজ্ঞা ইহার পক্ষে বর্ত্তে না। অর্জুন কৃষ্ণের স্থা, শিল্প এবং ভগিনীপতি; ভাঁহার
আত্মত্যানিবারণ কৃষ্ণের অন্তর্ভয় কর্ম।

ইহার পর কৃষ্ণ ও অপর সকলে নিজা গেলেন। এইখানে একটা আঘাঢ়ে রক্ষ স্বপ্নের গল্প আছে। স্বপ্নে আবার কৃষ্ণ অর্জুনের কাছে আসিলেন, উভয়ে সেই রাত্রে হিমালয় গেলেন, মহাদেবের উপাসনা করিলেন, পাশুপত অল্প পূর্বেই (বনবাস কালে) অর্জুন প্রাপ্ত হইয়াছিলেন, কিন্তু আবার চাহিলেন, ও পাইলেন, ইত্যাদি ইত্যাদি। এ সকল সমালোচনার নিভান্ত অযোগ্য।

পরদিন স্থ্যান্তের প্রাক্ষালে অর্জুন জয়ন্ত্রথকে নিহত করিলেন। তজ্জন্ত কৃষ্ণের কোন সাহায্য প্রয়োজন হয় নাই। তথাপি কথিত হইয়াছে কৃষ্ণ অপরাষ্ট্রে যোগমায়ার ছারা স্থাকে আচ্ছন্ন করিলেন; জয়ন্ত্রথ নিহত হইলে পরে স্থ্যকে পুন:প্রকাশিত করিলেন। কেন! স্থ্যান্ত হইয়াছে ভ্রমে, জয়ন্ত্রথ আর্জুনের সম্মুখে আসিবেন এইরপ ভ্রান্তির স্ষ্টির জন্তা! এইরপ ভ্রান্তিতে পড়িয়া জয়ন্ত্রথ এবং তাঁহার রক্ষকগণ, উল্লাসিত এবং অনবহিত হইবেন, ইহাই কি অভিপ্রেত! এইখানে কাথ্যের এক ন্তরের উপর আর এক ন্তর নিহিত হইয়াছে স্পষ্ট দেখা যায়। এক দিকে দেখা যায় যে এরপ ভ্রান্তিজননের কোন প্রয়োজনছিল না। যোগমায়াবিকাশের পূর্ব্বেও অর্জুন জয়ন্ত্রথকে দেখিতে পাইতেছিলেন, এবং তিনি জয়ন্ত্রথকে প্রহার করিতেছিলেন, জয়ন্ত্রথও তাঁহাকে প্রহার করিতেছিল। স্থ্যাবরণের পরেও ঠিক তাহাই হইতে লাগিল। স্থ্যাবরণের পূর্ব্বেও অর্জুনকে যেরপ করিতেছিল, এখনও ঠিক সেইরপ হইতে লাগিল। সমন্ত কৌরববীরগণকে পরাভূত না

The first of the late of the l

দ্বিত্র আর্থিন সমান্ত্রতে নিজ্ঞ করিতে পারিকের না । আর এব রিতে এই সক্ষা উলিয় বিলোমী, প্রবাহনকারিকী যোগারায়ার বিকাশ । এ আন্তিক্তির তারোজন, পরণবিজ্ঞেন ব্যাইক্তিয়ি ।

# তৃতীয় পারচ্ছেদ

# দিতীয় তরের কবি

আমরা এত দূর পর্যান্ত সোজা পথে, সুবিধামত চলিয়া আসিতেছিলাম; কিছ এখন হইতে ঘোরতর গোলঘোগ। মহাজারত সমুদ্রবিশেষ, কিন্তু এতক্ষণ আমরা, তাহার ছির বারিরাশি মধ্যে মধুর মৃত্যান্তীর শব্দ শুনিতে শুনিতে সুখে নৌযাত্রা করিতেছিলাম। এক্ষণে সহসা আমরা ঘোরবাত্যায় পড়িয়া, তরঙ্গাভিঘাতে পুন: পুন: উৎক্ষিপ্ত নিক্ষিপ্ত হইব। কেন না, এখন আমরা বিশেষ প্রকারে মহাভারতের দ্বিতীয় স্তরের কবির হাতে পড়িলাম। তাঁহার হল্তে কৃষ্ণচরিত্র সম্পূর্ণ পরিবর্ত্তিত হইয়াছে। যাহা উদার ছিল, তাহা এক্ষণে ক্ষুদ্র ও সঙ্কীর্ণ হইয়া পড়িতেছে; যাহা সরল তাহা এক্ষণে কৌশলময়। যাহা সত্যময় ছিল, তাহা এক্ষণে অসত্য ও প্রবঞ্চনার আকর; যাহা স্তায় ও ধর্ম্মের অন্থমাদিত ছিল, তাহা এক্ষণে অস্তায় ও অধর্মে কল্বিত। দ্বিতীয় স্তরের কবির হাতে কৃষ্ণচরিত্র এইরূপ বিকার প্রাপ্ত হইয়াছে।

কিন্তু কেন ইহা হইল ? দ্বিতীয় স্তরের কবি নিতান্ত ক্ষুত্র কবি নহেন; তাঁহার স্বৃষ্টিকৌশল জাজ্জামান। তিনি ধর্মাধর্মজ্ঞানশৃত্য নহেন। তবে তিনি কুষ্ণের এরপ দশা ঘটাইয়াছেন কেন ? তাহার অতি নিগৃত তাৎপর্য্য দেখা যায়।

প্রথমত: আমরা পুন: পুন: দেখিয়াছি ও দেঁখিব যে, কৃষ্ণ প্রথম স্তরের কবির হাতে সিখরাবতার বলিয়া পরিক্ট নহেন। তিনি নিজে ত সে কথা মুখেও আনেন না; পুন: পুন: আপনার মানবী প্রকৃতিই প্রবাদিত ও পরিচিত করেন; এবং মানুষী শক্তি অবলম্বন করিয়া কার্যা করেন। কবিও প্রায় সেই ভাবেই তাঁহাকে স্থাপিত করিয়াছেন। প্রথম স্তরে এমন সন্দেহও হয় যে, যখন ইহা প্রণীত হইয়াছিল তখন হয়ত কৃষ্ণ ঈশ্বরাবতার বলিয়া স্ক্রেন্থীকৃত নহেন। তাঁহার নিজের মনেও সে ভাব সকল সময়ে বিরাজমান নহে। স্থান কথা মহাভারতের প্রথম স্তর কতকগুলি প্রাচীন কিম্বদন্তীর সংগ্রহ মাত্র এবং কাব্যালম্বারে কবিকর্ত্ব রঞ্জিত; এক আখ্যায়িকার স্ত্রে যথায়থ সন্ধিবেশপ্রাপ্ত। কিন্তু

कीन विक्रीय कर महाकाश्यक व्यक्ति व्यक्त, कान त्याप हम जीवरका वेपस्य गर्नजा ৰীকৃত্য অভএৰ বিভীয় ভাষেত্ৰ কৰি ভাষাকে উৰৱাবভাৱ স্বৰণই বিভা ও নিৰ্ভ विकारका। काशक वानाय कुक्क व्यानकराव वानमात क्षेत्रकात पातिक विका बारकतः अवा अनी मिल बाता कावा निकाह करतम । किन्न केवत भूगामग्र, कवि जाहां कारनन । ভবে, একটা ভব পরিফুট করিবার কক্ষ তাঁহাকে বড় ব্যস্ত দেখি। ইউরোপীয়েরাও দেই **७ व नरे**या वर्ष वाख । कांशाता वर्तन, छत्रवान मग्रामग्र, कक्ननाकरमरे कीवन्छि कतिग्राह्न : जीवत मननरे जीशत कामना। ভবে পृथिवीष्ट छः किन १ जिनि भूगुम्ब, भूगुरे তাঁহার অভিপ্রেত। তবে আবার পৃথিবীতে পাপ আসিল কোণা হইতে ? খিষ্টানের পক্ষে এ তবের মীমাংসা বড় কষ্টকর, কিন্তু হিন্দুর পক্ষে তাহা সহস্ক। হিন্দুর মতে ঈশ্বরই জগং। তিনি নিজে সুখতু:খ, পাপপুণোর অতীত। আমরা যাহাকে সুখতু:খ বলি, তাহা তাঁহার কাছে সুধহুংখ নহে, আমরা যাহাকে পাপপুণা বলি, তাহা তাঁহার কাছে পাপপুণ্য নহে। তিনি লীলার জন্ম এই জগৎস্ষ্টি করিয়াছেন। জগৎ ওাঁহা হইতে ভিন্ন নহে—তাঁহারই অংশ। তিনি আপনার সন্তাকে অবিভায় আবৃত করাতেই উহা সুখছুঃখ পাপপুণ্যের আধার হইয়াছে। অতএব সুখছুঃখ পাপপুণ্য তাঁহারই মায়াজনিত। তাঁহা হইতেই স্থুখছাৰ ও পাপপুণ্য। ছাৰু যে পাই, তাঁহার মায়া; পাপ যে করি, তাঁহার মায়া। বিষ্ণুপুরাণে কবি কৃষ্ণুণীড়িত কালিয় সর্পের মুখে এই কথা দিয়াছেন,—

> যথাহং ভবতা স্থান্ত জাত্যা রূপেণ চেশ্বর। শ্বভাবেন চ সংযুক্ততথেদং চেপ্তিতং মম॥

অর্থাৎ "তুমি, আমাকে সর্পঞ্জাতীয় করিয়াছ, তাই আমি হিংসা করি।" প্রহলাদ বিষ্ণুর স্তব করিবার সময় বলিতেছেন,

বিভাবিছে ভবান সত্যমসত্যং স্থং বিধামতে। \*

তুমি বিভা, তুমিই অবিভা, তুমি সত্য, তুমিই অসত্য, তুমি বিষ, তুমিই অমৃত। তিনি ভিন্ন জগতে কিছু নাই। ধর্ম, অধর্ম, জ্ঞান, অজ্ঞান, সত্য, অসত্য, স্থায়, অস্থায়, বুদ্ধি, হুর্ব্বুদ্ধি সব তাঁহা হইতে।

তিনি গীতায় স্বয়ং বলিতেছেন,

যে চৈব সাধিকা ভাবা রাজসাস্তামসাশ্চ যে। মন্ত এবেতি তান্ বিদ্ধি ন ত্বহং তেমু তে ময়ি॥ ৭।১২

<sup>\*</sup> विकृश्वान । > ज्ञान, >> ज्ञाना ।

শরাকা সাধিকভাব, বা রাজস না ভাষস, সকলই আমা হইতে জানিবেও আমি ভাষার বল নছি, সে সকল আমার অধীন।" শান্তিপর্বে ভীত্ব যেখানে কৃষকে "সভ্যাত্মনে নমং" "ধর্মাত্মনে নমং" বলিয়া শুব করিতেছেন, সেইখানেই "কামাত্মনে নমং" "বোরাত্মনে নমং" "কোঁয়াত্মনে নমং" ইভ্যাদি শব্দে নমন্তার করিতেছেন; এবং উপসংহারে বলিতেছেন, "সর্ব্বাত্মনে নমং।" প্রাচীন হিন্দুশান্ত্র হইতে এরপ বাক্য উদ্ভ করিয়া বছ শত পূর্চা পূর্ব করা যাইতে পারে।

যদি তাই, তবে মানুষকে একটা শুক্লতর কথা বুঝাইতে পারি। ত্থে জগদীশ্বর-প্রেরিড, তিনি ভিন্ন ইহার অস্ত কারণ নাই। যে পাপিন্ঠ এজন্ত নিন্দিত এবং দগুনীয়, ভাহার সম্বন্ধে লোককে বুঝাইতে পারি, ইহার পাপবুদ্ধি জগদীশ্বরপ্রবর্ত্তিত, ইহার বিচারের তিনি কর্তা, তোমরা কে ?

শ্রুই ভদ্মের অবতারণায় দিতীয় শ্রেণীর কবি, ভিতরে ভিতরে প্রবৃত্ত। শ্রেষ্ঠ কবিগণ, কথনই আধুনিক লেখকদিগের মত ভূমিকা করিয়া, ভূমিকায় সকল কথা বলিয়া দিয়া, কাব্যের অবতারণা করেন না। যত্বপূর্বক তাঁহাদিগের মর্মার্থ গ্রহণ করিতে চেষ্টা করিতে হয়। সেক্ষণীরের এক একখানি নাটকের মর্মার্থ গ্রহণ করিবার জন্ম কত সহস্র কৃতবিছ্য প্রতিভাশালী ব্যক্তি কত ভাবিলেন, কত লিখিলেন, আমরা তাহা বৃঝিবার জন্ম কত মাথা ঘামাইলাম; কিন্তু আমাদের এই অপূর্ব্ব মহাভারত গ্রন্থের একটা অধ্যায়ের প্রকৃত মর্ম্ম-গ্রহণ করিবার জন্ম আমরা কখন এক দণ্ডের জন্ম কোন চেষ্টা করিলাম না। যেমন হরিসংকীর্ত্তন কালে এক দিকে বৈষ্ণবেরা, খোলে ঘা পড়িতেই কাঁদিয়া পড়িয়া মাটিতে গড়াগড়ি দেন, আর এক দিকে নব্য শিক্ষিতেরা "Nuisance!" বলিয়া চীৎকার করিতে করিতে পশ্চাজাবিত হয়েন, তেমনি প্রাচীন হিন্দু গ্রন্থের নাম মাত্রে এক দল মাটিতে পড়িয়া গড়াগড়ি দেন; মকল কাবল ভূসি শুনিয়া ভক্তিরসৈ দেশ আপ্লুত করেন, আর এক দল সকলই মিথাা, উপধর্ম্ম, অশ্রাব্য, পরিহার্য্য, উপহাসাম্পদ বিবেচনা করেন। ব্রিয়ার চেষ্টা কাহারও নাই। শব্দার্থবোধ হইলেই তাঁহারা যথেষ্ট ব্রিলেন মনে করেন। ছঃথের উপর ছঃখ এই, কেহ বুঝাইলেও বৃঝিতে ইচ্ছা করেন না।

ঈশরই সব—ঈশর হইতেই সমস্ত। তাঁহা হইতে জ্ঞান, তাঁহা হইতে জ্ঞানের অভাব বা আন্থি, তাঁহা হইতে বৃদ্ধি, তাঁহা হইতে তুর্বুদ্ধি। তাঁহা হইতে সভ্য, আবার তাঁহা হইতে অসভ্য। তাঁহা হইতে ক্থায়, এবং তাঁহা হইতেই অক্সায়। মনুযুজীবনের প্রধান উপাদান এই জ্ঞান ও বৃদ্ধি, সভ্য ও ক্থায়, এবং তদভাবে আন্থি, তুর্ব্দ্ধি, অসভ্য বা অক্সায়।

नवरे जेबबाट्यविछ। किन्छ कान, वृद्धि, नछा এवः छात्र छात्र। इटेर्छ, टेटा बुबाहेबाब প্ররোজন নাই; হিন্দুর কাছে ভাহা বভালিক। তবে জাভি হর্ববৃদ্ধি প্রভৃতিও যে ভাঁহা হইতে, ভাষা মন্ত্রের জনয়লম করিবার প্রয়োজন আছে। অন্ততঃ মহাভারতের বিভীয় স্তরের কবি, এমন বিবেচনা করেন। আধুনিক জ্যোতির্কিদেরা বলিয়া থাকেন, আমরা চল্লের এক পিঠই চিরকাল দেখি, অপর শৃষ্ঠ কখন দেখিতে পাই না। এই কবি সেই অদৃষ্টপূর্ব্ব জগৎরহস্থের অপর পৃষ্ঠ আমাদিগকে দেখাইতে চাহেন। তিনি জয়ত্রথবধে मिथाइरिडिएक्न, जािक भियात्थितिछ, घरिडां किठत्य (मिथाइरियम, प्रस्तु किछ छाँ। द्वातिछ, জোণবধে দেখাইবেন, অসত্যও ঈশ্বর হইতে, ছুর্য্যোধনবধে দেখাইবেন, অস্থায়ও তাঁহা হইতে। আরও একটা কথা বাকি আছে। জ্ঞানবল, বুদ্ধিবল, সভাবল, ফ্লায়বল, বাহুবলের কাছে কেহ নহে। বিশেষতঃ রাজনীতিতে বাহুবলের প্রাধান্ত। মহাভারত বিশিষ্ট প্রকারে রাজনৈতিক কাব্য অর্থাৎ ঐতিহাসিক কাব্য; ইতিহাসের উপর নির্মিত কাব্য। অতএব এ কাব্যে বাহুবলের স্থান, জ্ঞান বুদ্ধ্যাদির উপরে। দ্বিতীয় স্তরের কবি দেখিতে পান যে, কেবল জ্ঞান ভ্রান্তি, বৃদ্ধি ত্র্ববুদ্ধি, সত্যাসত্য, এবং স্থায়াস্থায় এশিক নিয়োগাধীন, ইহা বলিলেই রান্ধনৈতিক তত্তা সম্পূর্ণ হইল না, বাছবল ও বাহুবলের অভাবও তাই। তিনি ইহা স্পষ্টীকৃত করিবার জক্ষ মৌসলপর্ব্ব প্রণীত করিয়াছেন। তথায় কৃষ্ণের অভাবে স্বয়ং অর্জ্ন লগুড়ধারী কৃষকগণের নিকট পরাভূত হইলেন।

আমি যাহাকে ঐশিক নিয়োগ বলিতেছি, অথবা দ্বিতীয় স্তবের কবি যাহা ঈশার-প্রেরণা বলিয়া ব্বেন, ইউরোপীয়েরা তাহার স্থানে "Law" সংস্থাপিত করিয়াছেন। এই মহাভারতীয় কবিগণের বৃদ্ধিতে "Law" কোন স্থান পাইয়াছিল কি না, আমি বলিতে পারি না। তবে ইহা বলিতে পারি যাহা "লর" উপরে, যাহা হইতে "Law," তাহা তাঁহারা ভালরপে বৃঝাইয়াছিলেন। তাঁহারা বৃঝিয়াছিলেন, সকলই ঈশ্বরেজ্ঞা। কৃষ্ণকে কর্মাক্ষেত্রে অবতারিত করিয়া, এই কবি সেই ঈশ্বরেজ্ঞা বৃঝাইতে চেষ্টা করিলেন।

TO THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NAMED IN

ক্ষাল্যবাধে আর একটা কৃষ্ণ সম্বন্ধে অনৈস্থিক কথা আছে। অব্দ্রু ক্ষাল্যবিধর বিশ্বন্ধে উপ্তত হইলে, কৃষ্ণ বলিলেন, একটা উপদেশ দিই শুন। ইহার পিছা পুরের ক্ষাল্য তপস্থা করিয়া এই বর পাইয়াছে যে, যে জয়জথের মাথা মাটিতে ফেলিবে, ভাহারও মন্তক বিদীর্ণ হইয়া থণ্ড থণ্ড হইবে। অতএব তুমি উহার মাথা মাটিতে ফেলিবে না। উহার মন্তক বাণে বাণে সঞ্চালিত করিয়া, যেখানে উহার পিতা সন্ধ্যাবন্দনাদি করিতেছে, সেইখানে লইয়া গিয়া তাহার ক্রোড়ে নিক্ষিপ্ত কর। অব্দ্রুন তাহাই করিলেন। বুড়া সন্ধ্যা করিয়া উঠিবার সময় ছিন্নমন্তক ভাহার কোল হইতে মাটিতে পড়িয়া গেল। অমনি বুড়ার মাথা কাটিয়া থণ্ড থণ্ড হইল।

অনৈসর্গিক বলিয়া কথাটা আমরা পরিত্যাগ করিতে পারি। তৎপরে ঘটোৎকচবধ-ঘটিত বীভংস কাশু বর্ণিত করিতে আমি বাধ্য।

হিড়িম্ব নামে এক রাক্ষস ছিল, হিড়িম্বা নামে রাক্ষসী তাহার ভগিনী। ভীম কদাচিৎ রাক্ষসটাকে মারিয়া রাক্ষসীটাকে বিবাহ করিলেন। বরকল্ঞা যে পরস্পারের অমুপযোগী, এমন কথা বলা যায় না। তার পর সেই রাক্ষসীর গর্ভে ভীমের এক পুত্র জ্বিল। তাহার নাম ঘটোংকচ। সেটাও রাক্ষস। সে বড় বলবান্। এই কুফক্ষেত্রের যুদ্ধে পিতৃপিতৃব্যের সাহায্যার্থ দল বল লইয়া আসিয়া যুদ্ধ করিতেছিল। আমি তাহার কিছু বৃদ্ধিবিপর্যায় দেখিতে পাই—সে প্রতিযোদ্গণকে ভোজন না করিয়া, তাহাদিগের সঙ্গে বাণাদির দ্বারা মামুবযুদ্ধ করিতেছিল। তাহার ছর্ভাগ্যবশতঃ ছর্য্যোধনের সেনার মধ্যে একটা রাক্ষসও ছিল। ছুইটা রাক্ষসে খুব যুদ্ধ করে।

এখন, এই দিন, একটা ভয়ন্ধর কাণ্ড উপস্থিত হইল। অস্থা দিন কেবল দিনেই যুদ্ধ হয়, আজ রাত্রেও আলো জালিয়া যুদ্ধ। রাত্রে নিশাচরের বল বাড়ে; অতএব ঘটোৎকচ ছনিবার্য্য হইল। কৌরববীর কেহই তাহার সম্মুখীন হইতে পারিল না। কৌরবদিগের রাক্ষসটাও মারা গেল। কেবল কর্ণ ই একাক্টা ঘটোংকচের সমকক্ষ হইয়া, রাক্ষসের সঙ্গে যুদ্ধ করিতে লাগিলেন। শেষ কর্ণও আর সামলাইতে পারেন না। তাঁহার নিকট ইম্রাদণ্ডা একপুরুষঘাতিনী এক শক্তি ছিল। এই শক্তি সম্বন্ধে অন্ত্তের অপেক্ষাও অন্ত এক গল্প আছে—পাঠককে তৎপঠনে পীড়িত করিতে আমি অনিচ্ছুক। ইহা বলিলেই

বাষেট্র ছাইবে যে, এই নাজি কেছ কোন বাজেই বার্থ করিছে পারে না, এক জনের প্রাক্তি আর্জ হউলে নে মরিবে, কিছ পাজি আরু কিরিবে না; তাই একপুলববাজিনী। কর্প এই অন্যোগ পাজি আজ্নবধার্থ ফুলিয়া রাখিয়াছিলেন, কিছ আজ ঘটোংকচের বৃদ্ধে বিশায় হইয়া ভাষারই প্রতি পাজি প্রার্জ করিলেন। ঘটোংকচ মরিল। মৃত্যুকালে বিদ্যাচলের একপাদপরিমিত শরীর ধারণ করিল, এবং ভাষার চাপে এক অক্টোইনী লেনা মরিল।

এ সকল অপরাধে প্রাচীন হিন্দু কবিকে মার্কনা করা যায়, কেন না বালক ও অশিক্ষিত জীলোকের পক্ষে এ রকম গল্প বড় মনোহর। কিন্তু তিনি তার পর বাহা রচনা করিয়াছেন, তাহা বোধ হয় কেবল তাঁহার নিজেরই মনোহর। তিনি বলেন, ঘটোংকচ মরিলে পাগুবেরা শোককাতর হইয়া কাঁদিতে লাগিলেন, কিন্তু কৃষ্ণ রধের উপর নাচিতে আরম্ভ করিলেন। তিনি আর গোপবালক নহেন, পৌত্র হইয়াছে; এবং হঠাৎ বায়ু-রোগাক্রান্ত হওয়ার কথাও গ্রন্থকার বলেন না। কিন্তু তবু রধের উপর নাচ। কেবল নাচ নহে, সিংহনাদ ও বাছর আন্ফোটন। অর্জুন জিজ্ঞাসা করিলেন, ব্যাপার কি ? এত নাচ-কাচ কেন ? কুঞ্চ বলিলেন, "কর্ণের নিকট যে অমোঘ শক্তি ছিল, যা তোমার বধের জ্বস্তু তুলিয়া রাখিয়াছিল, তাহা ঘটোংকচের জন্ম পরিত্যক্ত হইয়াছে। একণে তোমার আর ভয় নাই; তুমি এক্ষণে কর্ণের সঙ্গে যুদ্ধ করিতে পারিবে।" জয়ত্রথবধ উপলক্ষে দেখিয়াছি, কর্ণের সঙ্গে অর্জ্নের পুনঃ পুনঃ যুদ্ধ হইয়াছে, এবং কর্ণ পরাভূত হইয়াছেন। তখন সেই ঐশ্রী শক্তির কোন কথাই কাহারও মনে হয় নাই; কবিরও নহে। কিন্তু তথন মনে করিলে জয়ত্রথবধ হয় না; কর্ণ জয়ত্রথের রক্ষক। স্বতরাং তথন চুপে চাপে গেল। যাক---এই শক্তিঘটিত বৃত্তাস্তটা অনৈসর্গিক, সুতরাং তাহা আমাদের আলোচনার অযোগ্য। যে কথাটা বলিবার জন্ম, ঘটোৎকচবধের কথা তুলিলাম, তাহা এই। কৃষ্ণ, অর্চ্চ্নের প্রশ্নের উত্তর দিয়া বলিতেছেন

"বাহা হউক, হে ধনশ্বয়! আমি তোমার াহতার্থ বিবিধ উপায় উদ্ভাবন পূর্বক ক্রমে ক্রমে মহাবল-পরাক্রান্ত জরাসন্ধ, শিশুপাল, নিযাদ একলব্য, হিড়িছ, কিন্মীর, বক, অলায়ুধ, উগ্রক্ষা, ঘটোৎকচ প্রভৃতি রাক্ষসের বধ সাধন করিয়াছি।"

কথাটা সত্য নহে। কৃষ্ণ শিশুপালকে বধ করিয়াছিলেন বটে, কিন্তু সে অর্জুনের হিতার্থ নহে, শিশুপাল তাঁহাকে সভা মধ্যে অপমানিত ও যুদ্ধে আহুত করিয়াছিল, এই জন্ম, বা যজ্ঞের রক্ষার্থ। জরাসন্ধবধেরও কৃষ্ণ কন্তা না হউন, প্রবর্ত্তক, কিন্তু সে অর্জুন-হিতার্থ নহে, কারাক্ষদ্ধ রাজগণের মৃক্তিজন্ম। কিন্তু বক হিড়িম্ব কিন্দার প্রভৃতি রাক্ষসদিগের ববের, এবং একলব্যের অকৃষ্ঠজেনের সলে কৃষ্ণের কিছুমাত্র সমস্ত ছিল না। তিনি ভারার কিছুই জানিতেন থা, এবং ঘটনাকালে উপস্থিতও ছিলেন না। মহাভারতে এক স্থানে গাই বটে কৃষ্ণ একলব্যকে বধ করিয়াছিলেন, কিছু ঐ অস্ষ্ঠকেনের কথা ভাহার বিরোধী। ক্ষানাক্ষ্যি, অব্যাৎ একলব্যের অস্ষ্ঠকেন এবং রাক্ষসগণের বধ, প্রকৃত ঘটনাও নঠে।

ভবে, এ মিথ্যা বাক্য কৃষ্ণমূখে সাজাইবার উদ্দেশ্য কি গ

এ সম্বন্ধে কেবল আর একটা কথা বলিব। ভক্তে বলিতে পারিবেন, কৃষ্ণ ইচ্ছার ধারা সকলই করিতেছেন। তাঁহার ইচ্ছাতেই হিড়িম্বাদি বধ, এবং ঘটোৎকচের প্রতিকর্ণের শক্তি প্রযুক্ত হইয়াছিল। এ কথা সঙ্গত নহে। কৃষ্ণই বলিতেছেন যে, তিনি বিবিধ "উপায় উদ্ধাবন" করিয়া ইহা করিয়াছেন। আর যদি ইচ্ছাময় সর্ব্বকর্তা ইচ্ছাময়া এ সকল কার্য্য সাধন করিবেন, তবে মন্থ্যুশরীর লইয়া অবতীর্ণ হইবার প্রয়োজন কিছিল ? আমরা পুন: পুন: দেখিয়াছি যে কৃষ্ণ ইচ্ছাশক্তির ধারা কোন কর্ম্ম করেন না; পুক্ষকার অবলম্বন করেন। তিনি নিজেও তাহা বলিয়াছেন; সে কথা পুর্ব্বে উদ্ধৃত করিয়াছি। দেখা গিয়াছে যে তিনি ইচ্ছা করিয়াও যত্ন করিয়া সন্ধিসংস্থাপন করিতে পারেন নাই, বা কর্ণকে মৃথিষ্ঠিরের পক্ষে আনিতে পারেন নাই। আর যদি ইচ্ছার দ্বারা কর্ম্ম সম্পন্ন করিবেন, তবে ছাই ভন্ম জড়পদার্থ একটা শক্তি-অস্ত্রের জন্ম ইচ্ছাময়ের এত ভাবনা কেন ?

ইহার ভিতরে আসল কথাটা, যাহা পূর্ববপরিচ্ছেদে বলিয়াছি। বৃদ্ধি ঈশ্বরপ্রেরিত, ছর্ব্ দ্বিও ঈশ্বরপ্রেরিত, কবি এই কথা বলিতে চাহেন। কর্ণ অর্জ্ঞ্বনের জক্য ঐল্রী শক্তি তৃলিয়া রাখিয়াছিলেন, এখন যে ঘটোৎকচের উপর তাহা পরিত্যাগ করিলেন, ইহা কর্ণের ছর্ব্ব দ্বি। কৃষ্ণ বলিতেছেন, সে আমি করাইয়াছি; অর্থাৎ ছর্ব্ব দ্বি ঈশ্বরপ্রেরিত। শিশুপাল ছর্ব্ব দ্বিক্রমে সভাতলে কৃষ্ণের অসহ্য অপমান করিয়াছিলেন। জরাসন্ধ, সৈত্যসাহায্যে যুদ্বে প্রবৃত্ব হইলে অব্বের, পাওবের কথা দ্রে থাক্, কৃষ্ণসনাথ যাদবেরাও তাঁহাকে জয় করিতে পারেন নাই। কিন্তু শারীরিক বলে ভীম তাঁহার অপেক্ষা বলবান্; একাকী ভীমের সঙ্গে মল্লের মত বাছ্যুদ্বে প্রবৃত্ত হওয়া, তাদৃশ রাজরাজেশ্বর সম্রাটের পক্ষে ছর্ব্ব দিন কৃষ্ণোজির মর্ম্ম এই যে, সে ছর্ব্ব দ্বিও আমার প্রেরিত। জোণাচার্য্য অনার্য্য একলব্যের নিকট গুরুদক্ষিণায়বরূপ তাহার দক্ষিণ হন্তের অসুষ্ঠ চাহিয়াছিলেন। ঐ অসুষ্ঠ গেলে বছক্ষ্টলন্ধ একলব্যের ধর্মবিত্যা নিফল হয়। কিন্তু একলব্য সে প্রার্থিত গুরুদক্ষিণা দিয়াছিলেন। ইহা একলব্যের দাক্ষণ ছর্ব্ব দ্বি। কৃষ্ণের কথার মর্ম্ম এই যে, সে ছর্ব্ব দ্বি। কৃষ্ণের কথার মর্ম্ম এই যে, সে হর্ব্ব দির্যাছিলেন। ইহা একলব্যের দাক্ষণ ছর্ব্ব দ্বি। কৃষ্ণের কথার মর্ম্ম এই যে, সে হ্ব্ব দ্বি

## পঞ্চ পরিচ্ছেদ

#### **ভোগৰ**ধ

প্রাচীন ভারতবর্ষে কেবল ক্ষত্রিরেরাই বৃদ্ধ করিভেন, এমন নহে। ব্রাক্ষণ ও বৈশ্র বোদ্ধার কথা মহাভারতেই আছে। ছর্ব্যোধনের সেনানায়কদিগের মধ্যে ভিন জন প্রধান বীর বাহ্মণ ;—জোণ, তাঁহার শ্রালক কুপ, এবং তাঁহার পুত্র অখ্যামা। অক্সান্ত বিদ্যার স্থায়, বাহ্মণেরা যুদ্ধবিদ্যারও আচার্য্য ছিলেন। জোণ ও কুপ, এইরূপ যুদ্ধাচার্য্য। এই জন্ত ইহাদিগকে জোণাচার্য্য ও কুপাচার্য্য বলিত।

এদিগে ব্রাহ্মণের সঙ্গে যুদ্ধে বিপদও বেশী। কেন না রণেও ব্রাহ্মণকে বধ করিলে, ব্রহ্মহত্যার পাতক ঘটে। অন্তঃ মহাভারতকার এই কারণ ব্রাহ্মণ যোদ্ধাণকে লইয়া বড় বিপন্ন, ইহা স্পষ্টই দেখা যায়। এই জন্ম কপ ও অশ্বখামা যুদ্ধে মরিল না। কৌরবপক্ষীয় সকলেই মরিল, কেবল তাঁহারা ছই জনে মরিলেন না; তাঁহারা অমর বলিয়া গ্রহ্মকার নিজ্তি পাইলেন। কিন্তু দ্রোণাচার্য্যকে না মারিলে চলে না; ভীম্মের পর তিনি সর্বপ্রধান যোদ্ধা; তিনি জীবিত থাকিতে পাশুবেরা বিজয়লাভ করিতে পারেন না। কিন্তু এ কথাও গ্রন্থকার বলিতে অনিচ্ছুক যে, ধার্ম্মিক রাজগণের মধ্যে কেহ তাঁহাকে মারিয়া ব্রহ্মহত্যার ভাগী হইল। বিশেষতঃ, দ্রোণাচার্য্যকে দ্রৈরথাযুদ্ধে পরাজিত করিতে পারে, পাশুবপক্ষে এমন বীর অর্জ্জ্ন ভিন্ন আর কেহই নাই; কিন্তু দ্রোণাচার্য্য অর্জ্জ্নের শুরু, এজন্ম অর্জ্জ্নের পক্ষে বিশেষরূপে অবধ্য। তাই গ্রন্থকার একটা কৌশল অবলম্বন করিতে বাধ্য হইয়াছেন।

পাশুবভার্যা। জৌপদীর পিতা ক্রপদ রাজ্ঞার সঙ্গে পূর্ব্বকালে বড় বিবাদ হইয়াছিল। ক্রপদ, জোণের বিক্রমের সমকক্ষ হইতে পারেন নাই—অপদস্থ ও অপমানিত হইয়াছিলেন। এজক্ম তিনি জোণবধার্থ যজ্ঞ করিয়াছিলেন। াজ্ঞকুশু হইতে জোণবধকারী পুত্র উদ্ভূত হয়—নাম ধৃষ্টপ্রায় । ধৃষ্টপ্রায় কুকক্ষেত্রের যুদ্ধে পাশুবদিগের সেনাপতি। তিনি জোণবধ করিবেন, পাশুবদিগের এই ভরসা। যিনি ব্রহ্মবধার্থ দৈবকর্মজাত, ব্রহ্মবধ তাঁহার পক্ষেপাপ নয়।

কিন্তু মহাভারত এক হাতের নয়, নানা রচয়িতা নানা দিকে ঘটনাবলী যথেচ্ছা লইয়া গিয়াছেন। পনের দিবস যুদ্ধ হইল, ধৃষ্টছায় জোণাচার্য্যের কিছু করিতে পারিলেন না। ভাঁহার নিকট পরাভূত হইলেন। অতএব লোণ মরার ভরদা নাই—প্রত্যন্ত পাণ্ডবদিগের সৈক্ষক্ষর হইতে লাগিল। তখন জোণবধার্থ একটা ঘোরতর পাপাচারের পরামর্শ পাণ্ডব পক্ষে ছির হইল। এই মহাপাপমন্ত্রণার কলছটা কৃষ্ণের স্কন্ধে অপিত হইয়াছে। তিনিই ইহার প্রবর্ত্তক বলিয়া ব্রণিত হইয়াছেন। কৃষ্ণ বলিতেছেন,

"হে পাওবগণ, অভ্যের কথা দূরে থাকুক, সাক্ষাৎ দেবরাজ ইন্দ্র জোণাচার্য্যকে সংগ্রামে পরাজ্য করিতে সমর্থ নহেন। কিন্তু উনি অস্ত্র পার পরিত্যাগ করিলে মহুছোরাও তাঁহার বিনাশ করিতে পারে, অতএব তোমরা ধর্ম পরিত্যাগ পূর্ব্বক উহারে পরাজয় করিবার চেটা কর।"

আর পাতা দশ বার পূর্বে বাঁহার মুখে কবি এই বাক্য সন্নিবিষ্ট করিয়াছেন,

"আমি শপথ করিয়া বলিতেছি যে যে স্থানে ব্রহ্ম, সভ্য, দম, শৌচ, ধর্ম, ঞী, লজ্জা, ক্ষমা, ধৈর্য্য অবস্থান করে, আমি সেইখানেই অবস্থান করি।" \*

যিনি ভগবলণীতা-পর্কাধ্যায়ে বলিয়াছেন যে, ধর্মসংরক্ষণের জক্মই যুগে যুগে অবজীর্ণ হই; যাঁহার চরিত্র, এ পর্যান্ত আদর্শ ধার্মিকের চরিত্র বলিয়াই প্রতিভাত হইয়াছে, বাঁহার ধর্মে দার্চ্য শক্রগণ কর্ত্বক স্বীকৃত বলিয়া বর্ণিত হইয়াছে, ক তিনি কিনা ডাকিয়া বলিভেছেন, "ভোমরা ধর্ম পরিত্যাগ কর!" তাই, বলিতেছিলাম, মহাভারভ নানা হাতের রচনা; যাঁহার যেরূপ ইচ্ছা তিনি সেইরূপ গড়িয়াছেন।

কুষ্ণ বলিতে লাগিলেন.

"আমার নিশ্চিত বোধ হইতেছে যে অখথামা নিহত হইয়াছেন, ইহা জানিতে পারিলে জোণ আর যুদ্ধ করিবেন না। অতএব কোন ব্যক্তি উহার নিকট গমন পূর্বক বলুন, যে অখথামা সংগ্রামে বিনষ্ট হইয়াছেন।"

অর্জুন মিথ্যা বলিতে অস্বীকৃত হইলেন, যুধিষ্ঠির কটে তাহাতে সম্মত হইলেন। ভীম বিনাবাক্যবায়ে অস্থামা নামক একটা হুন্তিকে মারিয়া আসিয়া জোণাচার্য্যকে বলিলেন, "অস্থামা মরিয়াছেন।" ঞ জোণ জানিতেন, তাঁহার পুত্র "অমিতবলবিক্রমশালী, এবং শক্তর অসহ্য"—অতএব ভীমের কথা বিশ্বাস করিলেন না। ধৃষ্টগুয়াকে নিহত করিবার চেষ্টায় মনোযোগী হইয়া যুদ্ধ করিতে লাগিলেন। কিন্তু পুনশ্চ আবার যুধিষ্ঠিরকে জিজ্ঞাসা করিলেন, অস্থামার মৃত্যুর কথা সত্য কি না? যুধিষ্ঠির ক্থনও অধ্য করেন না, এবং

<sup>•</sup> षटिंश्किटवय-शर्काशांत्र, ১৮२ खशांत्र ।

<sup>+</sup> খতরাইবাকা দেব।

<sup>‡</sup> খোণালভাড় এইরণ "কৃষ্ণ পাইরাছিল।"

মসত। বলেন দা, এজন্ধ তাঁহাকেই জিজ্ঞানা করিলেন। তিনি বলিলেন, অৰ্থামা কুল্ব মরিয়াছে—কিন্তু কুলুর শক্টা অব্যক্ত রহিল। •

ভাহাতেই বা কি হইল । জোণ প্রথমে বিমনারমান হইলেন বটে, কিন্তু তৎপরে অভি ঘোরতর যুক্ত করিতে লাগিলেন। ভাঁহার মৃত্যুক্তরপ ধৃষ্টহায় ভাঁহার আপনার সাধ্যের অভীত যুক্ত করিয়া, নিরন্ত ও বিরথ হইয়া জোণহন্তে মরণাপর হইলেন। তথন ভীম গিয়া ধৃষ্টহায়কে রক্ষা করিলেন, এবং জোণাচার্য্যের রথ ধারণ করিয়া কতকগুলি কথা বলিলেন, ভাহাই জোণকে যুক্তে পরামুখ করিবার পক্ষে যথেই। ভীম বলিলেন,

"হে বন্ধন্! যদি অধর্মে অসন্ধৃষ্ট শিক্ষিতান্ত অধম বাদ্ধণগণ সমরে প্রবৃত্ত না হন, তাহা হইলে কলিয়গণের কখনই কয় হয় না। পণ্ডিতেরা প্রাণিগণের হিংসা না করাই প্রধান ধর্ম বলিয়া নির্দেশ করেন। সেই ধর্ম প্রতিপালন করা বাদ্ধণের অবশ্য কর্ত্তব্য; আপনিই বাদ্ধণপ্রেষ্ঠ; কিন্তু চণ্ডালের জার অজ্ঞানান্ধ হইয়া পুল্র ও কলত্ত্বের উপকারার্থ অর্থলালসা নিবন্ধন বিবিধ ক্লেচ্ছেলাতি ও অল্লান্থ প্রাণিগণের প্রথাণ বিনাশ করিতেচেন। আপনি এক পুল্রের উপকারার্থ অ্বধর্ম পরিত্যার পূর্ব্বক স্বকার্য্য সাধনে প্রবৃত্ত হইরা অসংখ্য জীবের জীবন নাশ করিয়া কি নিমিত্ত লক্ষ্কিত হইতেচেন না?"

কথাগুলি সকলই সত্য। ইহার পর আর তিরস্কার কি আছে? ইহাতেও ছর্ম্যোধনের স্থায় ত্রাত্মার মত ফিরিতে না পারে বটে, কিন্ত জোণাচার্য ধর্মাত্মা; ইহাই তাঁহার পক্ষে যথেষ্ট। ইহার পর অশ্বত্মামার মৃত্যুর কথাটা আর না তুলিলেও চলিত। কিন্তু তাহাও এখানে আবার পুনরুক্ত হইয়াছে।

এ কথার পর জোণাচার্য্য অস্ত্র শস্ত্র ত্যাগ করিলেন। তখন ধৃষ্টত্যুত্ন তাঁহার মাথা কাটিয়া আনিলেন।

এক্ষণে বিচারে প্রবৃত্ত হওয়া যাউক। যে কার্য্যটা বর্ণিত হইয়াছে, তাহা যদি মধার্থ ঘটিয়া থাকে, তবে যিনি যিনি ইহাতে লিপ্ত ছিলেন তিনি তিনি মহাপাপে লিপ্ত। গ্রন্থকারও তাহা বুঝেন। তিনি বলিয়াছেন যে, ধর্মাত্মা যুধিষ্ঠিরের রথ ইতিপুর্কের পৃথিবীর উপর চারি অঙ্কুলি উদ্ধে চলিত, এখন ভূমি স্পর্শ করিয়া চলিল। এই অপরাধে তাঁহার নরক দর্শন হইয়াছিল, ইহাও বলিয়াছেন। আমাদের মতে, এরপ বিশাস্ঘাতকতা এবং

 <sup>&</sup>quot;অবখানা হত ইতি সল্ল:"—এ কণাটা মহাভারতের নছে। বোধ হয় কথকেরা তৈরার করিয়া থাকিবেন। মৃধ
মহাভারতে ইহা নাই। মহাভারতে আছে,

তৰতবাদ্যর মধ্যে করে সক্তো বৃথিটির:। অব্যক্তমত্রবীদাক্যং হতঃ কুঞ্জর ইত্যুত ঃ ১৯১ ঃ

মিথ্যা প্রবঞ্চনার ছারা গুরুহত্যার উপযুক্ত দণ্ড, নরকদর্শন মাত্র নহে ;—অনস্কনরকই ইহার উপযুক্ত।

কৃষ্ণ এই মহাপাপের প্রবর্ত্তক, এক্ষণ্ঠ কৃষ্ণকে সেইরূপ অপরাধী ধরিতে হয়। কিন্তু ইহার উদ্ভর এই প্রচলিত আছে যে, যিনি ঈশ্বর, স্বয়ং পাপ পুণার কর্ত্তা ও বিধাতা, পাপ-পুণাই বাঁহার সৃষ্টি, তাঁহার আবার পাপপুণা কি ? পাপপুণা তাঁহাকে স্পর্নিতে পারে না। এ কথা সত্য, কিন্তু তাই বলিয়া কি, মহুয়দেহ ধারণকালে পাপ তাঁহার আচরণীয় ? তিনি নিজে বলিয়াছেন যে, তিনি ধর্মসংস্থাপনার্থ অবতীর্ণ—পাপাচরণের দ্বারা কি ধর্মসংস্থাপন তাঁহার উদ্দেশ্য ? তিনি স্বয়ং ত এরূপ বলেন না। তিনি গীতায় বলিয়াছেন,

"জনকাদি কর্মধারাই দিছিলাভ করিয়াছেন। জনগণকে খধর্মে প্রবৃত্ত করিবার জন্ম (দৃষ্টাস্থের ধারা) তুমি কর্মকর। শ্রেষ্ঠ ব্যক্তি ধেরূপ করিয়া থাকে, ইতর লোকেও তাই করে; শ্রেষ্ঠ বাহা মানেন, লোকে তাহারই অহবর্ত্তিত হয়। হে পার্থ! জিলোকে আমার কর্তব্য কিছুই নাই; আমার প্রাপ্তব্য বা অপ্রাপ্তব্য কিছুই নাই; তথাপি আমি কর্ম করি। (কেন না) আমি যদি কদাচিৎ অতস্ত্রিত হয়। কর্মান্তবর্ত্তন না করি, ভবে মন্ত্রগুগ সর্বতোভাবে আমার পথে অহবর্ত্তী হইবে।

শ্রীমন্তগবদগীতা, ৩ আ:, ২১-২৩।

শতএব আকৃষ্ণ নিজেই বলিয়াছেন, মানবাবতারে, ফ্রকার্য্যের দৃষ্টাস্তের দ্বারা ধর্ম-সংস্থাপন তাঁহার উদ্দেশ্যের মধ্যে। অতএব স্বকর্মে মহাপাপের দৃষ্টাস্ত তাঁহার অভিপ্রেত হইতে পারে না।

ভবে, এ কাণ্ডটা কি ? ভাহার মীমাংসা স্থির না করিয়া আমি কৃষ্ণচরিত্র প্রণয়নে প্রবৃত্ত হই নাই। কেন না, বৃন্দাবনের গোপী ও "অশ্বথামা হত ইতি গঙ্কঃ" ইহাই কৃষ্ণের প্রধান অপবাদ।

কাণ্ডটা কি ? তাহার উত্তর, কাণ্ডটা সমস্তই অমৌলিক। যদি পাঠক মনোযোগপূর্ববিক আমার এই প্রন্থখানি পড়িয়া থাকেন, তবে বুঝিয়া থাকিবেন যে, সমস্ত মহাভারত,
অর্থাৎ এক্ষণে যে গ্রন্থ মহাভারত নামে প্রচলিভ, ভাহা এক হাতের নহে। ভাহার
কিয়দংশ মৌলিক, আদিম মহাভারত, বা "প্রথম স্তর।" অপরাংশ অমৌলিক ও পরবর্তী
কবিগণকর্ত্তক মূলপ্রন্থে প্রক্ষিপ্ত। কোন্ অংশ মৌলিক, আর কোন্ অংশ অমৌলিক,
ইহা নিরূপণ করা কঠিন। নিরূপণ জন্ম আমি কয়েকটি সঙ্কেত পাঠককে বলিয়া দিয়াছি।
সেইগুলি এখন পাঠককে শ্বরণ করিতে হইবে।

#### (১) তাহার মধ্যে, একটি এই,—

"শ্রেষ্ঠ কবিদিগের বর্ণিত চরিত্রগুলির সর্কাংশ স্থান্দত হয়। যদি কোথাও ব্যতিক্রম দেখা যায়, তবে সে অংশ প্রক্রিপ্ত বলিয়া সন্দেহ করা যাইতে পারে।"

উদাহরণ দিবার জক্ম বলিয়াছিলাম যে, যদি কোথাও ভীল্মের পরদারপরায়ণতা বা ভীমের ভীক্তা দেখি, তবে জানিব ঐ অংশ প্রক্রিপ্ত। এখানে ঠিক তাই: এক মাত্রায় নহে. তিন মাত্রায় কেবল তাই। পরম ধর্মাত্মা যুধিষ্টিরের চরিত্রের সঙ্গে এই নৃশংস বিশ্বাসঘাতকতা ও মিথ্যা প্রবঞ্চনের দ্বারা গুরুনিপাত যাদৃশ অসঙ্গত, তত অসঙ্গত আর কোন ছুই বস্তুই হইতে পারে না। তার পর মহাতেজ্বী, বলগর্বশালী, ভয়শৃষ্ঠ ভীমের চরিত্রের সঙ্গেও ইহা ডক্রেপ অসঙ্গত। ভীম বাহুবল ভিন্ন আর কিছু মানেন না—শক্রর विक्रास चात्र किছू প্রায়োগ করেন না ; রাজ্যার্থেও নহে, প্রাণরক্ষার্থও নহে। স্থানাস্তরে ক্ষিত আছে, অশ্বত্থামা নারায়ণাক্ত নামে অনিবার্য্য দৈবাক্ত প্রয়োছিলেন—তাহাতে সমস্ত পৃথিবী নষ্ট হইতে পারে। দিব্যান্ত্রবিং অর্জ্বনও তাহার নিবারণে অক্ষম: সমস্ত পাওবলৈক্স বিনষ্ট হইতে লাগিল। ইহা হইতে পরিত্রাণ পাইবার একটি উপায় ছিল— এই দৈবান্ত সমরবিমুখ ব্যক্তিকে স্পর্শ করে না। অতএব প্রাণরক্ষার্থ কৃষ্ণের আজ্ঞানুসারে সমস্ত পাণ্ডব সেনা ও সেনাপতিগণ, রথ ও বাহন হইতে ভূতলে অবতীর্ণ হইয়া অন্ত্রশন্ত পরিত্যাগপুর্বক বিমুখ হইয়া বসিলেন; কুঞ্জের আজ্ঞায় অর্জ্জনকেও তাহা করিতে হইল। কেবল, ভীম কিছুতেই তাহা করিলেন না,—বলিলেন, "আমি শরনিকর নিপাতে অশ্বথামার অস্ত্র নিবারণ করিতেছি। আমি এই স্থবর্ণময়ী গুবর্বী গদা সমুগুত করিয়া জোণপুত্রের নারায়ণাস্ত্র বিমর্দিত করত অন্তকের স্থায় রণস্থলে বিচরণ করিব। এই ভূমগুলমধ্যে যেমন কোন জ্যোতিঃ পদার্থ ই সূর্য্যের সদৃশ নহে, তত্ত্রপ আমার তুল্য পরাক্রমশালী আর কোন মহয়ই নাই। আমার এই যে এরাবতগুণুসদৃশ স্থুদৃঢ ভুজদণ্ড অবলোকন করিতেছ, ইহা হিমালয় পর্বতেরও নিপাতনে সমর্থ। আমি এযুতনাগতুলা বলশালী; দেবলোকে পুরন্দর যেরূপ অপ্রতিদ্বন্দী, নরলোকে আমিও তদ্রূপ। আজি আমি জোণপুত্রের অন্ত্রনিবারণে প্রবৃত্ত হইতেছি, সকলে আমার বাছবীষ্য অবলোকন করুন। যদি কেহ **এই नाताय**नारखत প্রতিদ্বন্দী বিভ্যমান না থাকে তাহা হইলে আমি স্বয়ং সমস্ত কৌরব ও পাণ্ডবসমক্ষে এই অন্তের প্রতিদ্বী হইব।" স্বীকার করি, বড়াই বড় বেশী, গল্লটাও निष्ठास व्यावारः। তा होक-मञ्ज विनया काशात्मक हेश গ্রহণ করিতে হইতেছে ना। ক্ৰিপ্ৰণীত চরিত্রচিত্রের স্থান্সতি লইয়া কথা কহিতেছি। নারায়ণাস্ত্রমোক্ষ মৌলিক না

হইতে লানে, কিছু এই হাঁচে মৌলিক মহাভারতে সর্বান্তই ভীষের চরিক টালা ৷ ইয়ার লাকে ভীষের নেই পুরানোলয় জোলানকেনা কড়টা সুনকত ৷ এই ভীম কি জীলোকেনও মুণালাল যে লাকেবালার, ভাষা অবলয়ন করিতে পারে ৷ জোণাচার্ট্রের আন্ত্রেনা নারার্ট্রের সহস্রতা ভয়হর ; যে নারার্ট্রালয়ের সম্পূর্থ সিংহের ভার দৃত্ত, যাহাকে বলকেয়োগ ব্যতীত ও ও নারায়ণাজ্যের সম্পূর্থ হইতে কেহ বিমূব করিতে পারিল না, ভাষাকে আর্জুনের প্রতিযোগ্য মাত্র জোণের ভরে শৃগালাধ্যের ভার কার্য্য প্রত্ত বলিয়া যে কবি বর্ণনা করিয়াছেন, সে কবির কবিছ কোথায় ৷ মহাভারত প্রণায়ন কি ভাহার সাধ্য !

ভবে নিহত অখখামাগজের এই গল্প, ভীমের চরিত্রের সঙ্গে অসকত; ব্রিটিরের চরিত্রের সঙ্গেও অসক্ষত, ইহা দেখিয়াছি। কিন্তু ভীমের চরিত্রের সঙ্গেও ইহার অভটা অসকতি, তদপেক্ষা কৃষ্ণচরিত্রের সঙ্গেও ইহার অসক্ষতি আরও বেশী। যদি আমরা যাহা বলিয়াছি, তাহা পাঠক ব্রিয়া থাকেন, তাহা হইলে এই এই অসক্ষতির পরিমাণ ব্রিতে পারিবেন। আলোকে অন্ধকারে যত অসক্ষতি; কৃষ্ণে খেতে; ভাপে শৈত্যে; মধুরে কর্কশে; রোগে খান্থ্যে; ভাবে অভাবে যতটা অসক্ষতি, ইহাও তত। যখন মৌলিক চরিত্রের সঙ্গে একটি নয়, তিনটি মৌলিক চরিত্রের সঙ্গে এ গল্পের এত অসক্ষতি, তখন ইহা অমৌলিক ও প্রক্ষিপ্ত, এবং অস্থাকবিপ্রণীত বলিয়া আমরা পরিত্যাণ করিতে পারি।

(২) আমার কথা শেষ হয় নাই। কোন্ অংশ মৌলিক, কোন্ অংশ অমৌলিক, ইহার নির্বাচন জন্ম যে কয়েকটি লক্ষণ নির্দিষ্ট করিয়াছি, তাহার একটির ছারা পরীক্ষা করায় এই হতগজরতাস্তটা অমৌলিক বলিয়া প্রতিপন্ন হইল। আর একটির ছারা পরীক্ষা করিয়া দেখা যাউক। আর একটি সূত্র এই য়য়, তুইটি বিবরণ পরস্পারবিরোধী হইলে, তাহার একটি প্রক্রিপ্ত। এখন মহাভারতে, ঐ অশ্বত্থামাগজের গল্পের সঙ্গে সঙ্গেই জোণবধের আর একটি বৃদ্ধান্ত পাই। একটিই যথেষ্ট কারণ, কিন্তু ছুইটি একত্র জড়ান হইয়াছে। আমরা সেই স্বভন্ত বিবরণটি পৃথক্ করিয়া মহাভারত হইতে উদ্বৃত করিতেছি। তাহা বৃন্ধাইবার জন্ম, অত্রে আমার বলা উচিত য়য়, জোণ অধর্মমুদ্ধ করিতেছিলেন। মহাভারতে কথিত অন্যান্থ দৈবাজের মধ্যে, ব্রহ্মান্ত একটি। আজি এ দেশের লোকে, যে উপায় যে কার্য্যাধনে অব্যর্ধ, তাহাকে সেই কার্য্যের "ব্রহ্মান্ত" বলে। এই ব্রহ্মান্ত্র

चर्क्न ७ कृष छोगटक वनपूर्वक तथ स्टेटल है। निता स्थानता विता चल्ल मन्न काढ़ियां नरेतांकितन।

শ্রমানভিক্ষ ব্যক্তিনিগের কাতি তারোগ নিবিদ্ধ ও অধর্ম, ইহাই কবিনিগের মণ্ড। তোগ অক্ষাজের বার। অঞ্চানভিক্ষ নৈজগণতে বিনই করিভেছিলেন। এমন সময়ে—

বিষানিত, ক্ষান্তি, ক্ষান্তি, ক্ষান্ত, গৌডম, বলিষ্ঠ, অন্তি, অন্তি, নিক্ত, আমি, নাৰ্য, বান্ত্ৰিন্তা, মন্ত্ৰীচিণ ও অভান্ত ক্ষান্তৰ ক্ষিক ক্ষিপণ আচাৰ্য্যকে নিক্তিন ক্ষিতে আবলোকন কৰিয়া উচ্চেয়ে প্ৰজনোকে নীত কৰিবাৰ বাসনাৰ সকলে শীত সমাগত চইয়া কৰিছে নাৰ্যিকেন, হে লোণ! তুমি অধৰ্ম যুক্ত কৰিছে; অভ্যৱ একণে তোমার বিনাশ সময় উপস্থিত চইয়াছে। তুমি আয়ুধ পৰিত্যাগ কৰিয়া একবাৰ আমাদিগকে নিরীক্ষণ কর। আর তোমার একণ কার্য্যে অস্ক্রান করা কর্ত্ব্যা নহে। তুমি বেদবেদালবেতা এবং সত্যধর্মপরায়ণ; অভ্যৱ একণ কার্য্য করা তোমার নিতান্ত অস্কৃতিত; তুমি অবিমুধ্ চইয়া আয়ুধ পরিত্যাগ পূর্বক শাখতপথে অবস্থান কর। অভ্য তোমার মর্ত্যলোক নিবাসের কাল পরিপূর্ধ হইয়াছে। হে বিপ্র! অন্তানভিক্ত ব্যক্তিদিগকে ব্রহ্মান্তে বিনাশ করিয়া নিতান্ত অসংকার্য্যে অস্ক্রান করা তোমার কর্ত্ব্যা নহে।"

ইহাতেই জোণাচার্য্য যুদ্ধে ক্ষান্ত হইলেন। যুধিন্তিরের নিকট অশ্বখামার মৃত্যু শুনিয়াও যুদ্ধে ক্ষান্ত হন নাই, পূর্বেব বিলয়ছি। তার পরেও তিনি ধৃষ্টত্যুদ্ধকে বিনষ্ট করিবার উপক্রম করিলে, যত্বংশীয় সাত্যকি আসিয়া ধৃষ্টত্যুদ্ধের রক্ষা সম্পাদন করিলেন। সাত্যকির সঙ্গে কেহই যুদ্ধ করিতে সক্ষম হইল না। জোণও নিবারিত হইলেন। তখন যুধিন্তির অপক্ষীয় বীরগণকে বলিলেন,—

"হে বীরগণ! তোমরা পরম যন্ত্রসহকারে জোণাভিম্থে ধাৰমান হও। মহাবীর ধৃইত্যুম জোণাচার্য্যে বিনাশের নিমিত্ত যথাসাধ্য চেষ্টা করিতেছেন। অভ্য সমরক্ষেত্রে জ্রুপদনন্দনের কার্য্য সন্দর্শনে স্পষ্টই বোধ হইতেছে যে, উনি ক্রুদ্ধ হইয়া জোণকে নিপাতিত করিবেন। অতএব তোমরা মিলিত হইয়া জোণকে সহিত যুদ্ধারম্ভ কর।"

এই কথার পর, পাগুবপক্ষীয় বীরগণ জোণাভিমুখে ধাবমান হইলেন। মহাভারত হইতে পুনশ্চ উদ্ধৃত করিতেছি,—

"মহারথ দ্রোণও মরণে ক্কতনিশ্চয় হইয়া সমাগত বীরগণের প্রতি মহাবেগে গমন করিতে লাগিলেন।
সভাসন্ধ মহাবীর দ্রোণাচার্য্য মহারথগণের প্রতি ধাবমান হইলে মেদিনীমণ্ডল কম্পিড, ও প্রচণ্ড বায়্
সেনাগণকে ভীত করত প্রবলবেগে প্রবাহিত হইতে লাগিল। মহতী উল্লাস্থ্য হইতে নিঃস্ত হইয়া
আলোক প্রকাশ পূর্ব্বক সকলকে শক্ষিত করিল। দ্রোণাচার্য্যের অন্ত সকল প্রজ্ঞানিত হইয়া উঠিল। রথের
ভীষণ নিম্মন ও অম্বগণের অক্ষ্রপাত হইতে লাগিল। তৎকালে মহারথ দ্রোণ নিভাস্ত নিজ্ঞেল হইলেন।
ভীহার বামনয়ন ও বামবাছ স্পান্দত হইতে লাগিল। তিনি সম্মুখে ধুইছায়কে অবলোকন করিয়া নিভাস্ত
উন্মনা হইলেন, এবং ব্রহ্মবাদী ঋষিগণের বাক্য স্মরণ করিয়া ধর্মমুদ্ধ অবলম্বন পূর্ব্বক প্রাণভ্যাগ করিতে ইচ্ছা
করিলেন।"

পাঠক দেখিবেন যে, এখানে জোণের প্রাণত্যাগের অভিলাবের কারণপরস্পরার মধ্যে অর্থনামার মৃত্যুসম্বাদ পরিগণিত হয় নাই। বিচারকের পক্ষে এই এক প্রমাণ যথেষ্ট।

জোপ তথাপি যুদ্ধ ছাড়িলেন না। মহাভারতকার দশ হাজার সৈম্প্রথানের কম কথা কন দা, তিনি বলেন তার পরেও জোণাচার্যা তিশ হাজার সৈম্য বিনষ্ট করিলেন, এবং স্থাইছ্যুদ্ধকে পুনর্বার পরাভূত করিলেন। এবার ভীম ধৃইছ্যুদ্ধকে রক্ষা করিলেন, এবং জোণাচার্য্যের রথ ধরিয়া (ভীমের অভ্যাস রথগুলা ধরিয়া আছাড় মারিয়া ভাঙ্গিয়া ক্ষেলেন । সেই তিরস্কারে জোণ যথার্থ আয়ুধ ভ্যাগ করিলেন,—

"এবং তৎপরে রথোপরি সম্দায় অন্তশন্ত সন্নিবেশিত করিয়া যোগ অবলছনপূর্বক সমস্ত জীবকে অভয়প্রদান করিলেন। ঐ সময়ে মহাবীর ধুইছায় রদ্ধু প্রাপ্ত হইয়া স্বীয় রথে ভীষণ সশরশ্বাসন অবস্থান পূর্বক করবারি ধারণ পূর্বক ছোণাচিম্ব ধারমান হইলেন। এইরূপে ডোণাচার্যা ধুইছায়ের বশীভূত ইইলে সমরালণে মহান হাহাকারশন্ধ সম্থিত হইল। এদিকে জ্যোতির্ময় মহাতপা ডোণাচার্যা অত্যশন্ত পরিত্যাগপূর্বক শমভাব অবলঘন করিয়া যোগসহকারে অনাদিপুরুষ বিষ্ণুর ধান করিতে লাগিলেন। এবং মুখ দ্বং উন্নমিত, বক্ষংস্থল বিইন্তিত ও নেত্রছয় নিমীলিত করিয়া বিষয়াদি বাশ্বণ পরিত্যাগ ও সাত্বিকভাব অবলঘন পূর্বক একাক্ষর বেদমন্ত ওঁকার ও পরাংপর দেবদেবেশ বাহ্নদেবকে অরণ করত সাধুজনেরও ছল্লভ স্বর্গলোকে গমন করিলেন।"

তার পর ধৃষ্টগ্রাম আদিয়া মৃতদেহের মস্তক কাটিয়া লইয়া গেলেন।

অতএব, জোণের মৃত্যুর মহাভারতে তুইটি পৃথক্ পৃথক্ বৃত্তান্ত পাওয়া যায়। তুইটি সম্পূর্ণরূপে যে পরস্পরের বিরোধী তাহা নহে; একত্রে গাঁথা যায়। একত্রে গাঁথাও আছে—ভাল জোড় লাগে নাই, মোটা রকম রিপুকর্ম, স্থানে স্থানে কাঁক পড়িয়ছে। ইহা স্পষ্টই দেখা যাইতেছে যে, এই তুইটি বিবরণের মধ্যে একটিই জোণের মৃত্যুর পক্ষে যথেই, তুইটির প্রয়োজন নাই। এক জন কবি এইরূপ তুইটি ভিন্ন ভিন্ন বিবরণ জোড়া দিবার চেষ্টা করিবার সম্ভাবনা ছিল না। তুইটি ভিন্ন ভিন্ন স্তরের তুই জন কবির প্রণীত বলিয়া কাজেই স্বীকার করিতে হয়। কোন্টি প্রক্ষিপ্ত প জোণের প্রাণত্যাগেচ্ছার যে সকল কারণ মহাভারত ইইতে উপরে উল্কৃত করিয়াছি, অশ্বথামার মৃত্যুসংবাদ তাহাতে ধরা হয় নাই। অভএব অশ্বথামার মৃত্যুঘটিত বৃদ্ধান্তটি প্রকৃত হওয়া অসম্ভব। কিন্তু যে সকল সূত্রে পূর্বের সংস্থাপিত করিয়াছি, ভাহা স্মরণ করিলেই ইহার মীমাংসা হইবে।

तथ्थना यसि "এकात्र" मङ इत, छत्व अथनकात लात्कि छेहा भारत ।

আমরা বলিয়াছি বে, মধন ছইটি ভিন্ন ভিন্ন বা পরস্পরবিরোধী বিবরণের মধ্যে একটি প্রক্রিপ্ত বলিয়া ছির ছইবে, তখন কোন্টি প্রক্রিপ্ত তাহা মীমাংলার জ্বন্ত দেখিছে হইবে, কোন্টি অক্সলকণের ছারা পরস্পরবিরোধী বলিয়া বোধ হয়। যেটি অক্সলকণেও ধরা পড়িবে, সেইটিই প্রক্রিপ্ত বলিয়া ত্যাগ করিবে। আমরা পূর্কেই দেখিয়াছি যে, অস্বখামাবধসংবাদ বৃদ্ধান্ত, কৃষ্ণ, ভীম ও যুধিন্তিরের চরিত্রের সঙ্গে অভ্যন্ত অসকত। আমরা পূর্কে এই একটি লক্ষণ স্থির করিয়াছি যে, এরূপ অসক্ষতি থাকিলে তাহা প্রক্রিপ্ত বলিয়া ধরিতে ছইবে। প অভএব এই অশ্বখামাবধসংবাদ বৃত্তান্ত প্রক্রিপ্ত, তাহাতে সন্দেহ নাই।

(৩) আরও একটা কথা আছে। দেখিয়াছি যে, অশ্বথামার মৃত্যুসম্বাদে জোণ যুদ্ধে কিছুমাত্র শৈথিল্য করেন নাই। তবে কৃষ্ণ এ কথা বলাইলেন কেন? জোণের যুদ্ধে নিবৃত্তির সন্তাবনা আছে বলিয়া? সন্তাবনা কোথা? জোণ জানেন, অশ্বথামা অমর। সে কথা অনৈস্গিক বলিয়া না হয় ছাড়িয়া দিলাম। সামাশ্ব মাসুষের, তোমার আমার অথবা একটা কৃলি মজুরের যে বৃদ্ধি, ততটুকু বৃদ্ধিও কৃষ্ণের ছিল, যদি এরূপ স্বীকার করা যায়, তাহা হইলেও বৃথিতে পারা যাইবে যে, কৃষ্ণ এরূপ পরামর্শ দিবার সন্তাবনা ছিল না। জোণই হউক, আর যেই হউক, এরূপ সংবাদ শুনিয়া আত্মহত্যায় উন্তত হইবার আগে, একবার স্বপন্ধীয় কাহাকেও কি জিজ্ঞাসা করিবে না যে, অশ্বথামা মরিয়াছে কি গু অশ্বথামার অনুসন্ধানে পাঠাইবেন না গ তাহাই নিতান্ত সম্ভব। তাহা ঘটিলে জুয়াচুরি তথনই সমস্ত কাঁসিয়া যাইবে।

অতএব উপস্থাসটি প্রথমতঃ প্রক্রিপ্ত, দ্বিতীয়তঃ মিথ্যা। আমি এমত বলি না যে, ঋষিবাক্যে জোণ অন্ত্র পরিত্যাগ করাই সত্য। ঋষিদের সেই রণক্ষেত্রে আগমন আনৈসর্গিক ব্যাপার, স্কুতরাং তাহাও অপ্রকৃত বলিয়া পরিত্যাগ করিতে আমি বাধ্য। ইহার মধ্যে প্রকৃত বা বিশ্বাসযোগ্য কথা এই হইতে পারে যে, জোণ অধর্মাচরণ করিতেছিলেন—ভামের তাঁত্র তিরস্কারে তাহা তাঁহার হাদয়ক্ষম হইয়াছিল। যুদ্ধে বিমুখ হওয়া তাঁহার সাধ্য নহে—অপট্তা এবং হুর্য্যোধনকে বিপৎকালে পরিত্যাগ এই উভয় দোষেই দ্বিত হইতে হইবে। অভএব মৃত্যুই স্থির করিলেন। বোধ হয় এতটুকু একটু কিংবদন্তী ছিল—তাহারই উপর মহাভারতের প্রথম স্তর নিম্মিত হইয়াছিল। হয়ত, তাহাও যথার্থ ঘটনা নহে। বোধ হয়, যথার্থ ঘটনা এই পর্যান্ত যে জোণ যুদ্ধে জ্ঞানদপুত্র

<sup>\* 88</sup> शहा (७) शृख (एवं।

<sup>†</sup> ৪৩ পৃষ্ঠা (৪) সূত্র দেখ।

কর্ত্ব নিহত হইয়াছিলেন; পরে বাহা বলিজেছি, তাহাতে তাই ব্ঝায়; তার পর প্রবল-প্রভাপ পাঞ্চালবংশকে ব্রহ্মহত্যাকলম্ভ হইতে উদ্ভ করিবার জন্ম নানাবিধ উপ্রাস প্রস্তুত হইয়াছে।

(৪) এখন দেখা যাউক, অনুক্রমণিকাধ্যায়ে, এবং পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে কি আছে।
সমুক্রমণিকাধ্যায়ে ধৃতরাইবিলাপে এই মাত্র আছে বে—

"হলাজ্ঞীবং জ্যোণমাচাৰ্যমেকং বৃষ্টজ্যান্ত্ৰনাভ্যতিক্ৰয় ধৰ্মম্। রখোপত্তে প্রায়ণতং বিশতং তলা নাশংসে বিজয়ায় সঞ্জয় ॥"

শর্থ। হে সঞ্জয়! যথন শুনিলাম যে এক শাচার্য্য লোণকে ধৃষ্টত্যন্ত্র ধর্মাতিক্রমপূর্বক প্রায়োপবিষ্ট অবস্থান্ত রংগোপন্থে বধ করিয়াছে, তথন আর জয়ে সন্দেহ করি নাই।

অতএব এখানেও দেখা যাইতেছে যে, জোণবধে ধৃষ্টছায় ভিন্ন আর কেছ অধর্মাচরণ করে নাই। ধৃষ্টছামেরও পাপ এই যে, প্রায়োপবিষ্ট বৃদ্ধকে তিনি নিহত করিয়াছিলেন। জোণের প্রায়োপবেশনের কারণ এখানে কিছু কথিত হয় নাই। যুখিষ্টিরবাকো, বা ঋষি-গণের বাকো, বা জীমের তিরস্কারে, তাহা কিছু কথিত হয় নাই। পশ্চাৎ দেখিব, তিনি পরে শ্রাস্ত ছইয়াই নিহত হয়েন। আসল্লমৃত্যু ব্রাহ্মণের প্রায়োপবেশনের সেও উপযুক্ত কারণ।

- (৫) পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে কোন কথাই নাই—"ন্সোণে যুধি নিপাতিতে," এ ছাড়া আর কিছুই নাই। হতগজের কথাটা সত্য হইলে, তাহার প্রসঙ্গ অবশুই থাকিত। অভিমন্তার অধর্মযুদ্ধে মৃত্যুর কথা আছে—ন্সোণেরও অবশু থাকিত। গল্পটা তখন তৈয়ার হয় নাই, এজন্ম নাই।
- (৬) তার পর, জোণপর্বের সপ্তম ও অষ্টম অধ্যায়ে জোণযুদ্ধের সংক্ষিপ্ত বর্ধনা আছে। তাহাতেও এই জুয়াচুরির কোন প্রসঙ্গ নাই। কেবল আছে যে, ধৃষ্টজ্যুত্ম জোণকে নিপাতিত করিলেন। এই অধ্যায়শুলি যথন প্রণীত হয়, তখনও গল্পটা তৈয়ার হয় নাই।
- (৭) আশ্বনেধিক পর্বের্ব আছে যে, কৃষ্ণও দ্বারকায় প্রভাগসনন করিলে, বস্থুদেব কৃষ্ণের নিকট যুদ্ধরুত্তান্ত শুনিতে ইচ্ছা করিলেন। কৃষ্ণ ভাঁহাকে যুদ্ধরুত্তান্ত সংক্ষেপে শুনাইলেন। জোণযুদ্ধ সম্বন্ধে কৃষ্ণ ইহাই বলিলেন যে, জোণাচার্য্যে ও ধৃষ্টছ্যুদ্ধে পাঁচ দিন যুদ্ধ হয়। পরিশোষে জোণ সমরপ্রাম একান্ত পরিশ্রান্ত হইয়া ধৃষ্টছ্যুদ্ধহন্তে নিহত হইলেন। বোধ হয়, এইটুকুই সত্য; এবং যুবার সহিত যুদ্ধে র্দ্ধের প্রান্তিই জোণের যুদ্ধবিরতির যথার্থ কারণ। আর সকলই কবিকল্পনা, বা উপস্থাস। নিতান্তই যে উপস্থাস, তাহার সাত রক্ম প্রমাণ দিলাম।

কিন্ত সেই উপস্থাস মধ্যে, কৃষ্ণকৈ মিধ্যা প্রবঞ্জনার প্রবর্ত্তক বলিয়া স্থাপিত করিবার কারণ কি ? কারণ পূর্বেক ব্যাইয়াছি। ব্যাইয়াছি যে যেমন জ্ঞান ঈশ্বরদন্ত, অজ্ঞান বা লান্তিও তাই। জ্ঞারজ্ঞখবধে কবি ভাষা দেখাইয়াছেন। লান্তিও ঈশ্বরপ্রেরিত। ঘটোংকচবংধ কবি দেখাইয়াছেন হে, যেমন বৃদ্ধি ঈশ্বরপ্রেরিত, তুর্ব্দৃদ্ধিও ঈশ্বরপ্রেরিত। আরও ব্যাইয়াছি যে, যেমন সভ্যপ্ত ঈশ্বরের, অসভ্যপ্ত ভেমনই ঈশ্বরের। এই জ্ঞাণবধ্যে ক্ষি ভাছাই দেখাইলেন।

ইহার পর, নারায়ণাল্তমোক-পর্কাধ্যায়। স্ংক্ষেপে ভাহার উল্লেখ করিয়াছি। বিভারিতের প্রয়োজন নাই, কেন না নারায়ণাল্র বৃত্তান্তটা অনৈস্গিক, স্থৃতরাং পরিত্যান্ত্য। তবে এই পর্কাধ্যায়ে একটা রহস্তের কথা আছে।

জেল নিহত হইলে, অর্জুন শুক্সর জন্ম শোকে অত্যস্ত কাতর। মিথ্যা কথা বলিয়া শুক্সবধসাধনজ্ঞ তিনি যুধিন্তিরকে খুব তিরস্কার করিলেন, এবং ধৃইছায়ের নিন্দা করিলেন। যুধিন্তির ভাল মামুষ, কিছু উত্তর করিলেন না, কিন্তু ভীম অর্জ্জ্নকে কড়া রকম কিছু শুনাইলেন। ধৃইছায় অর্জ্জ্নকে আরও কড়া রকম শুনাইলেন। তথন অর্জ্জ্নশিয় যত্বংশীয় সাত্যকি, অর্জ্জ্নের পক্ষ হইয়া ধৃইছায়মকে ভারি রকম গালিগালাজ দিলেন। ধৃইছায় স্বদ সমেত ফিরাইয়া দিলেন। তথন তৃই জনে পরস্পরের বধে উভত। কুফের ইঙ্গিতে ভীম ও সহদেব থামাইয়া দিলেন। বিবাদটা এই যে, মিথ্যা কথা বলিয়া জোণের মৃত্যুসাধন করা কর্ত্তব্য ও অকর্ত্তব্য কি না, এই তত্ত্ব লইয়া তৃই দল তৃই পক্ষে যত কথা আছে, সব বলিলেন, কিন্তু কেহই কৃষ্ণকে ভাল মন্দ কিছুই বলিলেন না। কেহই বলিলেন না যে, কুষ্ণের কথায় এরূপ হইয়াছে। কুষ্ণের নামও কেহ করিলেন না। পাঁচ হাতের কাজ না হইলে এমন ঘটে না।

### वर्ष्ठ পরিচ্ছেদ

#### কৃষ্ণকথিত ধর্মতত্ত্ব

যিনি অশ্বথামাবধসংবাদ বৃত্তাস্ত রচনা করিয়াছেন, তিনি অর্জ্জ্নকে বড় উচ্চ স্থানে স্থাপিত করিয়াছেন। কৃষ্ণ, যুধিষ্ঠির ও ভীমের অপেক্ষা তাঁহার ধার্ম্মিকতা অনেক বেশী এইরূপ পরিচয় দিয়াছেন। সাহার প্রস্তাবকর্তা কৃষ্ণ, এবং যাহা পরিশেষে ভীম ও যুধিষ্ঠির সম্পাদিত করিলেন, সে মিধ্যা কথা বলিয়া অর্জুন ভাহাতে কিছুতেই সম্মত হইলেন না; বরং ভক্ষণ্ড যুষিষ্টিরকে যথেষ্ট ভর্ণনা করিলেন। কিন্তু এক্ষণে যে বিবরণে আমাকে প্রবৃত্ত হইতে হইতেছে, তাহাতে অর্জুন অতি মৃঢ় ও পাষ্ড বলিয়া প্রতীয়মান হইতেছেন। এবং কৃষ্ণের নিকট ধর্মোপদেশ পাইয়াই সংপথ অবলম্বন করিতেছেন। বৃদ্ধান্তটা এই :—

জোণের পর কর্ণ ছর্ব্যোধনের সেনাপতি। তাঁহার যুদ্ধে পাশুবসেনা অন্থির। যুধিন্তির নিজ ছর্তাগ্যবদতঃ তাঁহার সম্মুখীন হইয়াছিলেন। কর্ণ তাঁহাকে এরপ সম্ভাড়িত করিলেন যে, যুধিন্তির ভয়ে রণক্ষেত্র হইতে পলাইয়া গিয়া শিবিরে লুকায়িত হইয়া বিছানায় শুইয়া পড়িলেন। এদিকে অর্জ্জুন যুদ্ধে বিজয়ী হইয়া যুদ্ধক্ষেত্রে যুধিন্তিরকে না দেখিয়া চিন্তিত হইয়া তাঁহার অর্ব্যেশে শিবিরে গেলেন। তখনও কর্ণ নিহত হয়েন নাই। যুধিন্তির যখন শুনিলেন যে, অর্জ্জুন এখনও কর্ণবিধ করেন নাই, তখন রাগিয়া বড় গরম হইলেন। কাপুক্ষের স্বভাবই এই যে, আপনি যাহা না পারে, পরে তাহা করিয়া না দিলে বড় চটিয়া উঠে। স্থতরাং যুধিন্তির অর্জ্জুনকে খুব কঠিন গালিগালাজ করিলেন। শেষ বলিলেন যে, তুমি নিজে যখন যুদ্ধে ভীত হইয়া পলায়ন করিয়াছ, তখন তুমি কৃষ্ণকে গাণ্ডীব শরাসন প্রদান কর।

শুনিয়া অর্জুন তরবারি লইয়া যুধিষ্ঠিরকে কাটিতে উঠিলেন। কৃষ্ণ জিজ্ঞাসা করিলেন, তরবারি দিয়া কাহাকে বধ করিবে ? অর্জুন বলিলেন, "তুমি অস্তাকে গাণ্ডীব \* শরাসন সমর্পণ কর, এই কথা যিনি আমারে কহিবেন, আমি তাঁহার মস্তক ছেদন করিব, এই আমার উপাংশুব্রত। এক্ষণে তোমার সমক্ষেই মহারাজ আমারে এই কথা কহিয়াছেন, অন্তএব আমি এই ধর্মান্ডীরু নরপতিরে নিহত করিয়া প্রতিজ্ঞা প্রতিপালন ও সত্যের আন্গ্য লাভ করত নিশ্চিম্ভ ইইব।"

কথাটা মৃঢ় ও পাষণ্ডের মত হইল—অর্জ্নের মত নহে। একে ত, গাণ্ডীব অস্থাকে দাও বলিলে কোন ব্যক্তিকে খুন করিতে হইবে, এ প্রতিজ্ঞাই মৃঢ়তার কাজ। তার পর পৃত্যাপাদ জ্যেষ্ঠাপ্রজ উত্তেজনার জন্ম এরপ কথা বলিয়াছেন বলিয়া, তাঁহাকে বধ করিতে প্রবৃত্ত হওয়া অভিশয় পাষণ্ডের কাজ। তবে ইহার ভিতর গুরুতর কথা আছে; তাহার বিস্তারিত মীমাংসা কৃষ্ণ কর্তৃক হইয়াছিল, এই জন্ম এ কথার অবতারণায় আমি বাধ্য।

কথাটা এই। সত্য পরম ধর্ম। যদি অর্জুন যুখিষ্টিরকে বধ না করেন, তবে তাঁহাকে সত্যচ্যুত হইতে হয়। অর্জুনের প্রশ্ন এই যে, সত্যরক্ষার্থ যুধিষ্টিরকে বধ করা তাঁহার

গাঠককে বোধ করি বলিতে ছইবে না, গাতীব অর্কুনের ধ্যুকের নাম। উহা দেবদন্ত, অবিনশ্বর এবং শরাসন মধ্যে
ভরম্বর।

কর্ত্ব্য কি না। অর্জুন কৃষ্ণকে জিজাসা করিলেন, "ডোমার মতে একণে কি করা কর্ত্ব্য ়"

কৃষ্ণ যে উত্তর দিলেন, ভাহা বৃষাইবার পূর্বের, আমরা পাঠককৈ অনুরোধ করি হে, আপনিই ইহার উত্তর দিবার চেষ্টা করুন। বোধ করি সকল পাঠকই একমত হইয়া উত্তর দিবেন যে, এরপ সভাের জক্ষ যুধিন্তিরকে বধ করা অর্জুনের কর্ত্তবা নহে। কৃষ্ণও সেই উত্তর দিলেন। কিন্তু পাশ্চাতা নীতিপণ্ডিত আধুনিক পাঠক যে কারণে এই উত্তর দিবেন, কৃষ্ণ সেই কারণে এ সকল উত্তর দিলেন না। তিনি প্রাচ্যনীতির বশবর্তী হইয়াই এই উত্তর দিলেন। তাহার কারণ বৃষাইতে হইবে না—বৃষাইতে হইবে না যে, শ্রীকৃষ্ণ ভারতবর্ষে অবতীর্ন, ইংলণ্ডে নহে। তিনি ভারতবর্ষের নীতিতে সুপণ্ডিত, ইউরোপীয় নীতি তথন হয়ও নাই; এবং কৃষ্ণ তথাগাবলম্বী হইলে অর্জুন্ও তাহার কিছুই বৃষিতেন না।

কৃষ্ণ অৰ্জুনকে বৃঝাইবার জন্ম যে সকল তত্ত্বের অবতারণা করিলেন, এক্ষণে তাহার স্থুলমর্ম বলিতেছি—অন্ততঃ যে অংশ বিবাদের স্থল হইতে পারে, তাহা উদ্ধৃত করিতেছি।

তাঁহার প্রথম কথা "**অহিংসা পরম ধর্ম।**" ইহাতে প্রথম আপত্তি হইতে পারে যে, সকল স্থানে অহিংসা ধর্ম নহে। দ্বিতীয় আপত্তি এই হইতে পারে যে, কৃষ্ণ স্বয়ং গীতাপর্বাধ্যায়ে অর্জুনকে যে উপদেশ দিয়া যুদ্ধে প্রবৃত্ত করিয়াছিলেন, এ উক্তি তাহার বিপরীত।

যিনি অহিংসাতত্ত্বের যথার্থ মর্মা না ব্রেন, তিনিই এরূপ আপত্তি করিবেন। অহিংসা পরম ধর্মা, এ কথায় এমন ব্রুয়ে না যে, কোন অবস্থায় কোন প্রকারে প্রাণিছিংসা করিলে অধর্মা হয়। প্রাণিহিংসা ব্যতীত আমরা কণমাত্র জীবন ধারণ করিতে পারি না, ইহা ঐশিক নিয়ম। যে জল পান করি ভাহার সঙ্গে সহস্র সহস্র অপুবীক্ষণদৃশ্য জীব উদরস্থ করি; প্রতি নির্যাসে বহু সংখ্যক তাদৃক্ জীব নাসাপথে প্রেরিত করি, প্রতি পদার্পণে সহস্র সহস্রকে দলিত করি। একটি শাকের পাতা, বা একটি বেশুনের সঙ্গে অনেকগুলিকে রাঁধিয়া খাই। যদি বল এ সকল অজ্ঞানকৃত হিংসা, তাহাতে পাপ নাই, আমি ভাহার উত্তরে বলি যে জ্ঞানকৃত প্রাণিহিংসা ব্যতীত্বও আমাদের প্রাণরক্ষা নাই। যে বিষধর সর্প বা বৃশ্চিক, আমার গৃহে বা জামার শয্যাতলে আক্রয় করিয়াছে, আমি ভাহাকে বিনাশ না করিলে সে আমাকে বিনাশ করিবে। যে ব্যান্ত আমাকে গ্রহণ করিবার জন্ম লক্ষনোম্বত, আমি ভাহাকে বিনাশ না করিলে সে আমাকে বিনাশ করিবে। যে শক্র আমার বধসাধনে কৃতনিশ্চয়, ও উত্যভায়্ধ, আমি ভাহাকে বিনাশ না করিলে সে আমাকে

বিনাশ করিবে। যে দহা বৃভাত্ত হইয়া নিশীপে আমার মুহ প্রবেশপ্র্থক সম্ভ্রিত এছণ করিছেছে, যদি বিনাশ ভিন্ন ভাষাকে নিবারণের উপার না থাকে, তবে ভাষাকে বিনাশ করাই আমার পক্ষে ধর্মাত্মত। যে বিচারকের সন্মুখে হভ্যাকারিকত হভ্যা প্রমাণিত হইয়াছে, যদি ভাষার বধনত রাজনিয়োগসমত হয়, তবে ভিনি ভাষার বধনতা প্রচার করিতে ধর্মতঃ বাধ্য। এবং যে রাজপুরুষের উপার বধার্হের ববের ভার আছে, সেও ভাষাকে বধ করিতে বাধ্য। সেকেলর বা গজনবী মহম্মদ, আভিলা বা জঙ্গেজ, ভৈমুর বা নালের, ছিতীয় ফ্রেডিক্ বা নপোলেরন্ পরম ও পররাষ্ট্রাপহরণ জন্ম যে অগণিত শিক্ষিত ভবর লইয়া পররাজ্যপ্রবেশ করিয়াছিলেন, ভাষা লক্ষ্য লক্ষ্য হালেও প্রভ্যেকেই বর্মাতঃ বধ্য। এখানে হিংসাই ধর্ম।

পক্ষাস্থরে, যে পাখিটি আকাশে উড়িয়া যাইতেছে, ভোজন জন্মই হউক বা শেলার জন্মই ইউক তাহার নিপাত অধর্ম। যে নাছিটি মিষ্টবিন্দুর অন্বেশণে উড়িয়া বেড়াইতেছে, ক্রৌড়াশীল বালক যে তাহাকে ধরিয়া টিপিয়া মারিল, তাহা অধর্ম। যে মৃগ, বা যে কুকুট তোমার আমার স্থায় জীবনযাত্রা নির্কাহের জন্ম জগতে আসিয়াছে, উদরস্করী যে তাহাকে বধ করিয়া খায় সে অধর্ম। আমরা বায়্প্রবাহের তলচারী জীব; মংস্থা, জলপ্রবাহের উপরিচর জীব; আমরা যে তাহাদের ধরিয়া খাই, সে অধর্ম।

তবে অহিংসা পরম ধর্ম, এ বাক্যের প্রকৃত তাৎপর্য্য এই যে, ধর্ম্ম্য প্রয়োজন ব্যতীত যে হিংসা, তাহা হইতে বিরতই পরম ধর্ম। নচেৎ হিংসাকারীর নিবারণ জক্স হিংসা অধর্ম নহে; বরং পরম ধর্ম। এই কথা স্পষ্টীকৃত করিবার জক্য প্রীকৃষ্ণ অর্জুনকে বলাকের ইতিহাস শুনাইলেন। তাহার স্থুল তাৎপর্য্য এই যে, বলাক নামে ঘ্যাধ, প্রাণিগণের বিশেষবিনাশহেতু এক শ্বাপদকে বিনাশ করিয়াছিল, করিবামাত্র তাহার উপর "আকাশ হইতে পুস্পর্ষ্টী নিপতিত হইতে লাগিল, অপ্লরোদিগের অতি মনোরম গীত বাভ্য আরম্ভ হইল, এবং সেই ব্যাধকে স্বর্গে সমানীত করিবার নিমিত্ত বিমান সমুপস্থিত হইল।" ব্যাধের পুণ্য এই নে, সে হিংসাকারীর হিংসা করিয়াছিল।

অহিংসা পরম ধর্ম, এই অর্থে বৃঝিতে হইবে। তবে, ধর্ম্ম্য প্রয়োজন ভিন্ন হিংসা করিবে না, এ কথায় একটা ভারি গোলযোগ হয়, এবং জনতে চিরকাল হইয়া আসিতেছে। ধর্ম্ম্য প্রয়োজন কি ? ধর্ম্ম কি ? Inquisition কর্তৃক মনুষ্মবধে ধর্ম্ম্য প্রয়োজন আছে বলিয়া কোটি কোটি মনুষ্ম যমপুরে প্রেরিভ হইয়াছিল। ধর্ম্মার্থই St. Bartholomew হত্যাকাণ্ড। ধর্ম্মাচরণ বিবেচনাতেই ক্রুসেদওয়ালাদিগের দ্বারা পৃথিবী নরশোণিতপ্রবাহে পৰিল ইইয়াছিল। বৰ্ষনিভাবের হত মূলকমানের। লক লক মহন্তহত্যা করিয়াছিল। বোৰ হয়, বৰ্মপ্রয়োজন সম্বন্ধ জান্তিতে পড়িয়া মহন্ত হত মহন্ত নই করিয়াছে, ডত মহন্ত আর কোন কারণেই নই হয় নাই।

আর্লেরও এবন লেই আছি উপস্থিত। তিনি মনে করিয়াছেন যে, সভ্যবক্ষাধর্মার্থ ব্যক্তিরকে বধ করা কর্তব্য। অভএব কেবল অহিংসা পরম ধর্ম, এ কথা বলিলে ভাছার আছির সূরীকরণ হয় না। এই জন্ম ক্ষেত্র হিতীয় কথা।

সে বিভীয় কথা এই যে, বরং মিণ্যাবাক্যও প্রেরোগ করা ঘাইতে পারে, কিছ কথনই প্রাণিহিংসা করা কর্তব্য নতে। • ইহার ছুল তাৎপর্য এই বে অহিংলা ও সভা, এই ছইরের মধ্যে অহিংলা জেওঁ ধর্ম। ইহার অর্থ এই:—নানাবিধ পুণ্য কর্মতে ধর্ম বিলিয়া গণনা করা যায়; যথা—দান, তপ, দেবভন্তি, সভ্য, শৌচ, অহিংলা ইত্যাদি। ইহার মধ্যে সকলগুলি সমান নহে; ইতর বিশেষ হওয়াই সম্ভব। শৌচের মাহাদ্যা, বা দানের মাহাদ্যা কি সত্যের সঙ্গে বা অহিংলার সঙ্গে এক । যদি তাহা না হয়, যদি তারতম্য থাকে, তবে সর্ক্রেষ্ঠ কে । কৃষ্ণ বলেন, অহিংলা। সভ্যের স্থান তাহার নীচে।

আমরা পাশ্চাভ্যের শিশ্ব। অনেক পাঠক এই কথায় শিহরিয়া উঠিবেন। পাশ্চাভ্যেরা নাকি বলিয়া থাকেন, কোনও অবস্থাতেই মিথ্যা বলা যাইতে পারে না। তা না হয় হইল; সে কথা এখন উঠিতেছে না। এমন কেইই বলিবেন না যে, পাশ্চাভ্যাদিবের মতে এক জন মিথ্যাবাদী এক জন হত্যাকারীর অপেক্ষা গুরুতর পাপী, অথবা মিথ্যাবাদী ও হত্যাকারী তুল্য পাপী। তাঁহারা যে তাহা বলেন না, সমস্ত ইউরোপীয় দণ্ডবিধিশাল্প তাহার প্রমাণ। যদি তাই হইল, তবে এখন কৃষ্ণের সঙ্গে পাশ্চাভ্যের শিশ্বগণের মতভেদের এখানে কোন লক্ষণ দেখা যায় না। এখানে কেবল পাপের তারতম্যের কথা হইতেছে। কোন অধর্মই কোন সময়ে করিতে নাই। নরহত্যাও করিতে নাই, মিথ্যা কথাও বলিতে নাই। কৃষ্ণের কথার ফল এই যে যদি এমন অবস্থা কাহারও ঘটে যে, হয় তাহাকে মিথ্যা কথা বলিতে হইবে, নয় নরহত্যা করিতে হইবে, তবে সে

ধে বচনের উপর নির্ভর করিয়া কৃষ্ণক্ষিত এই ধর্মতন্ত্র সংস্থাপিত হইতেছে, তাহার মূল সংস্কৃত উদ্ভূত করা কর্তব্য।
 প্রাণিনামবধন্তাত সর্বজ্ঞায়ায়তো মম।

व्यन्जाः वा वरमबाहः म छू शिःश्चार कथकम ।

পাঠক দেখিবেন, অহিংসা প্রমধ্ম, এটা কুক্ষাকোর ঠিক অসুবাদ নহে। ঠিক অসুবাদ "আমার মতে প্রাণিগণের অহিংসা সর্বাহ হৈতে প্রেষ্ঠ।" অর্থগত বিশেষ প্রজেদ নাই বলিয়া "অহিংসা পর্মধর্ম" ইতিপরিচিত বাকাই ব্যবহার করিয়াছি।

বিদ্ধানিক বিদ্

"সাধু ব্যক্তিই সত্য কথা কহিয়া থাকেন, সত্য অপেক্ষা আর কিছুই ভ্রেষ্ঠ নাই।\* সভ্যতম্ব অতি ছভ্তের্য। সভ্যবাক্য প্রয়োগ করাই অবশ্য কর্ত্ব্য।

এই গেল স্থুলনীতি। তার পর বর্জিত তত্ত্বলিতেছেন,

"কিন্তু যে স্থানে মিথ্যা সভ্যন্তরপ, ও সভ্য মিথ্যাব্দরণ হয়, সে স্থলে মিথ্যাবাক্য প্রয়োগ করা দোবাবহ নহে।"

কিন্তু ক্থন কি এমন হয় ? এ কথাটা আবার উঠিবে, সেই সময়ে আমরা ইহার যথাসাধ্য বিচার করিব। ভার পর কৃষ্ণ বলিভেছেন,

্ "বিবাহ, বভিক্রীড়া, প্রাণবিয়োগ ও সর্বস্থাপহরণ কালে এবুং ত্রাহ্মণের নিমিত্ত মিধ্যা প্রয়োগ করিলেও পাতক হয় না।"

এখানে ঘোর বিবাদের স্থল, কিন্তু বিবাদ এখন থাক। কালীপ্রসন্ন সিংহের অন্থবাদে উল্লিখিতরূপ আছে। উহা একটি শ্লোকের মাত্র অন্থবাদ, কিন্তু মূলে ঐ বিষয়ে তৃইটি শ্লোক আছে। তৃইটিই উদ্ধৃত করিতেছি;

- প্রাণাত্যয়ে বিবাহে চ বক্তব্যমনৃতং ভবেং।
   সর্ববস্থাপহারে চ বক্তব্যমনৃতং ভবেং॥
- বিবাহকালে রতিসম্প্রয়োগে প্রাণাত্যয়ে সর্বধনাপহারে।
   বিপ্রস্থ চার্থে ফ্রুতং বদেত পঞ্চারতাত্যাহরপাতকানি ॥

 <sup>&</sup>quot;ন সভাবিভাতে পরন।" ইতিপূর্বে কৃষ্ণ বলিরাছেন, "প্রাণিনামবধন্তাত সর্বজ্ঞারায়তো ময়।" এই ছুইটি ক্বা
প্রশারবিবোধী। ভাছার কারণ একটি কৃষ্ণের মত, জার একটি জীয়াণিক্ষিত প্রচলিত ধর্মনীতি।

্ৰেই চুইটি লোকের একই কাৰ্ব (কেবল প্ৰথম লোকটিতে লাকনের কথা নাই, এই প্ৰভেগ। এখন পাঠকের মনে এই আল জাপনিই উদয় হইবে, একই অৰ্থনৈত চুইটি লোকের প্রয়োজন কি ?

ইহার উদ্ভৱ এই যে, এই হুইটিই অক্সত্র হুইডে উদ্ভ — Quotation — কৃষ্ণের নিজ্ঞান্তি নহে। সংস্কৃতপ্রত্থে এমন স্থানে স্থানে দেখা যায় যে অক্সত্র হুইডে বচন গুড় হয়, কিন্তু স্পাই করিয়া বলা হয় না যে, এই বচন গ্রন্থান্তরের। এই মহাভারতীয় গীতা-পর্বাধ্যায়েই ভাহার উদাহরণ প্রস্থান্তরে দিয়াতি।

আমি আন্দান্তের উপর নির্ভর করিয়া বলিতেছি না, এ বচন হুইটি অক্সত্র হুইছে ধৃত। ছিতীর লোকটি, যথা—"বিবাহকালে রতিসম্প্রয়োগে" ইত্যাদি—ইহা বলিষ্ঠের বচন। গোঠক বলিষ্ঠের ১৬ অধ্যায়ে, ৩৫ লোকে তাহা দেখিবেন; ইহা মহাভারতের আদিপর্কের, ৩৪১২ লোকে, যেখানে কৃষ্ণের সঙ্গে কোন সম্বন্ধ নাই, সেথানেও কিঞ্চিৎ পরিবর্ত্তিত হইয়া উদ্ধৃত হইয়াছে, যথা—

ন নর্মযুক্তং বচনং হিনন্তি ন স্ত্রীযু রাজন্ন বিবাহকালে। প্রাণাত্যয়ে সর্বধনাপহারে পঞ্চানুভান্তাহরপাতকানি।

চারিটি ভিন্ন পাঁচটির কথা এখানে নাই, তথাপি বশিষ্ঠের সেই "পঞ্চানৃতাম্ভান্তর-পাতকানি" আছে। প্রচলিত বচন সকল মুখে মুখে এইরূপ বিকৃত হইয়া যায়।

প্রথম ল্লোকটির পূর্ব্বগামী ল্লোকের সহিত লিখিতেছি;

- ( क ) ভবেৎ সভ্যমবন্ধব্যং বক্তব্যমনুতং ভবেং।
- ( अ ) যত্রানৃতং ভবেৎ সত্যং সত্যঞ্চাপানৃতং ভবেং ॥
- (গ) প্রাণাত্যয়ে বিবাহে চ বক্তব্যমনৃতং ভবেং।
- ( ঘ ) স্কা<del>ষভা</del>পহারে চ বক্তব্যমনুতং ভবেং ॥

এক্ষণে মহাভারতের সভাপর্ব্ব হইতে একটি (১৩৮৪৪) শ্লোক উদ্ধৃত করিতেছি— কুষ্টের সহিত সেখানে কোন সম্বন্ধ নাই।

- ( চ ) প্রাণান্তিকে বিবাহে চ বক্তব্যমনৃতং ভবেং।
- (ছ) অনুতেন ভবেৎ সত্যং সভ্যেইনবানুতং ভবেৎ।

পাঠক দেখিবেন, (গ)ও (চ) আর (খ) (ছ) একই। শব্দগুলিও প্রায় একই। অতএব ইহাও প্রচলিত পুরাতন বচন।

ইহা কৃষ্ণের মত নহে; নিজের অনুমোদিত নীতি বলিয়াও তাহা বলিতেছেন না; ভীমাদির কাছে যাহা শুনিয়াছেন, তাহাই বলিতেছেন; নিজের অনুমোদিত হউক বা না হউক, কেন তিনি ইহা অর্জুনকে গুনাইতে বাধ্য, তাহা বলিয়াছি। স্তরাং কৃষ্ণচরিত্রে এ দীভির যাধার্য্যাথার্থ্য বিচারে কোন প্রয়োজন হইতেছে না।

কিন্ত আসল কথা বাকি আছে। আসল কথা, কুঞ্চের নিজের মতও এই যে, অবস্থা-বিশেষে সত্য মিখ্যা হয় এবং মিখ্যা সত্য হয়; এবং সে সকল স্থানে মিখ্যাই প্রযোক্তব্য। এ কথা তিনি পরে বলিতেছেন।

প্রথমে বিচার্য্য, কথনও কি মিণ্যা সত্য হয়, এবং সত্য মিণ্যা হয় ? ইহার স্থুল উত্তর এই যে যাহা ধর্মান্থমোদিত তাহাই সত্য, আর যাহা অধর্মের অন্থমোদিত তাহাই মিশ্যা। ধর্মান্থমোদিত মিণ্যা নাই; এবং অধর্মান্থমোদিত সত্য নাই। তবে সত্যাসত্য মীমাংসা ধর্মাধর্ম মীমাংসার উপর নির্ভর করিতেছে। অভএব প্রীকৃষ্ণ প্রথমে ধর্মাতন্ত্ব নির্ণয় করিতেছেন। কথাগুলাতে গীতার উদারনীতির গন্তীর শব্দ শুনিতে পাওয়া যায়। বলিতেছেন,

, "ধর্ম ও অধর্ম তথ নির্ণয়ের বিশেষ লক্ষণ নির্দিষ্ট আছে। কোন কোন ছলে অহুমান হারাও নিতাভ ছুর্বোধ ধর্মের নির্ণয় করিতে হয়।"

ইহার অপেকা উদার ইউরোপেও কিছু নাই। তার পর,

"অনেকে শ্রুতিরে ধর্ম্মের প্রমাণ বলিয়া নির্দেশ করেন। তাহাতে আমি দোষারোপ করি না ; কিছ শ্রুতিতে সমস্ত ধর্মতত্ত্ব নির্দিষ্ট নাই ; এইজন্ম অনেক স্থলে অন্তমান ঘারা ধর্ম নির্দিষ্ট করিতে হয়।"

এই কথাটা লইয়া আজিও সভ্যজগতে বড় গোলমাল। যাঁহারা বলেন যে যাহা দৈবাজি, বেদই হউক, বাইবেলই হউক, কোরাণই হউক,—তাহাতে যাহা আছে, তাহাই ধর্ম—তাহার বাহিরে ধর্ম কিছুই নাই—তাঁহারা আজিও বড় বলবান্। তাঁহাদের মতে ধর্ম দৈবোজিনির্দিষ্ট, অন্থমানের বিষয় নহে। এ কথা মন্মুম্বজাতির উন্নতির পথে বড় হুলুরীয়া কন্টক। আমাদের দেশের কথা দূরে থাকুক, ইউরোপেও আজিও এই মত উন্নতির পথ রোধ করিতেছে। আমাদের দেশের অবনতির ইহা একটি প্রধান কারণ। আজিও ভারতবর্ষের ধর্মজ্ঞান বেদ ও মন্মুয়াজ্ঞবন্ধ্যাদি স্মৃতির দ্বারা নিরুদ্ধ;—অন্থমানের পথ নিষিদ্ধ। অতি দ্বদর্শী মন্মুম্বাদর্শ শ্রীকৃষ্ণ লোকোন্নতির এই বিষম ব্যাঘাত সেই অতি প্রাচীনকালেও দেখিয়াছিলেন। এখন হিন্দু সমাজের ধর্মজ্ঞান দেখিয়া বিষয়মনে সেই শ্রীকৃষ্ণেরই শরণ লইতে ইচ্ছা করে।

কিন্তু অসুমানের একটা মূল চাহি। যেমন অগ্নি ভিন্ন ধ্মোৎপত্তি হয় না, এই মূলের উপর অসুমান করি যে, সম্মুখস্থ ধূমবান্ পর্বতি বহ্নিমান্ও বটে, তেমনি এমন একটা লক্ষণ চাছি যে, ভাছা দেখিলেই বৃক্তিত পারিব যে, এই কর্মটা ধর্ম বটে। জীকৃষ্ণ ভাছার লক্ষণ নির্দিষ্ট করিভেছেন।

"ধর্ম প্রাণিগণকে ধারণ করে বলিয়া ধর্মনামে নির্দিষ্ট হইয়াছে। অভএব যক্ষারা প্রাণিগণের রক্ষা হয়, ভাহাই ধর্ম।"

এই হইল কৃষ্ণকৃত ধর্মের লক্ষণনির্দেশ। কথাটায়, এখনকার Herbert Spencer, Bentham, Mill ইতি সম্প্রদায়ের শিশ্বগণ কোন প্রকার অমত করিবেন না জানি। কিন্তু অনেকে বলিবেন, এ যে ঘোরতর হিতবাদ—বড় Utilitarian রকমের ধর্ম। কড় Utilitarian রকম বটে, কিন্তু আমি গ্রন্থান্তরে বৃষাইয়াছি যে ধর্মাতন্ত্ব হিতবাদ হইছে বিযুক্ত করা যায় না ;—জগদীখরের সার্ব্বভৌতিকন্ব এবং সর্ব্বময়তা হইতেই ইহাকে অন্থমিত করিতে হয়। সন্ধীর্ণ খিইওম্মের সঙ্গে হিতবাদের বিরোধ হইতে পারে, কিন্তু যে হিন্দুধর্মের, বলে যে, ঈশ্বর সর্ব্বভূতে আছেন, হিতবাদ সে ধর্মের প্রকৃত অংশ। এই কৃষ্ণবাকাই যথার্থ ধর্মালক্ষণ।

পুর্ব্বে বুঝাইয়াছি, যাহা ধর্মায়ুমোদিত তাহাই সত্য; যাহা ধর্মায়ুমোদিত নহে, তাহাই মিথ্যা। অতএব যাহা সর্বলোকহিতকর, তাহাই সত্য, যাহা লোকের অহিতকর, তাহাই মিথ্যা। এই অর্থে, যাহা লৌকিক সত্য, তাহা ধর্মতঃ মিথ্যা হইতে পারে; এবং যাহা লৌকিক মিথ্যা, তাহা ধর্মতঃ সত্য হইতে পারে। এইরূপ স্থলে মিথ্যাও সত্যস্বরূপ এবং সত্যও মিথ্যাস্বরূপ হয়।

উদাহরণস্বরূপ কৃষ্ণ বলিতেছেন, "যদি কেহ কাহারে বিনাশ করিবার মানসে কাহারও নিকট তাহার অমুসন্ধান করে, তাহা হইলে জিন্তাসিত ব্যক্তির মৌনাবলম্বন করাই উচিত। যদি একান্তই কথা কহিতে হয়, তবে সে স্থলে মিথ্যা বাক্য প্রয়োগ করাই কর্ত্তব্য। এরূপ স্থলে মিথ্যা সত্যস্বরূপ হয়।

এই প্রস্তাব উত্থাপিত করিবার পূর্ব্বেই, কৃষ্ণ, কৌশিকের উপাধ্যান অর্চ্চ্ছ্রনকে শুনাইয়া ভূমিকা করিয়াছিলেন। সে উপাধ্যান এই,

"কৌশিক নামে এক বছক্রত তপস্থিক্রের ব্রাহ্মণ গ্রামের অনতিদ্বে নদীগণের সক্ষমস্থানে বাস করিতেন। ঐ ব্রাহ্মণ সর্বাদা সত্যবাক্য প্রয়োগরূপ ব্রত অবলম্বন পূর্ব্বক তৎকালে সত্যবাদী বলিয়া বিধ্যাত ইইয়াছিলেন। একদা কতকগুলি লোক দহ্যভয়ে ভীত হইয়া বনমধ্যে প্রবেশ করিলে, দহ্যরাও ক্রোধভরে বছসহকারে সেই বনে ভাহাদিগকে অম্বেষণ করতঃ সেই সভ্যবাদী কৌশিকের সমীপে সম্পশ্বিত হইয়া কহিল, হে ভগবন্! কভকগুলি ব্যক্তি এই দিকে আগমন করিয়াছিল, ভাহারা কোন্ পথে গমন করিয়াছে, ৰবি আপনি তাহা অবগত থাকেন তাহা হইলে সত্য কবিয়া বনুন। কৌশিক দহাগণকর্ত্ব এইছপ জিজাসিত হইয়া সত্যপালনার্থে তাহাদিগকে কহিলেন,কতকগুলি লোক এই বৃক্ষ, লভা ও বৃক্ষপরিবেইজ অটবীযথ্যে গমন করিয়াছে। তথন সেই ক্রকর্মা দহাগণ তাহাদের অহসন্ধান পাইয়া তাহাদিগকে আক্রমণ ও বিনাশ কবিল। ক্ষেধ্মানভিজ্ঞ সত্যবাদী কৌশিকও সেই সত্যবাক্যজনিত পাপে লিগু হইয়া ঘোর নবকে নিপতিত হইলেন।"

এ স্থান ইহা অভিপ্রেত যে, কৌশিক অবগত হইয়াছিলেন যে, ইহারা দম্মা: পলায়িত বাজিগণের অনিষ্ট ইচাদের উদ্দেশ্য-নিচলে তাঁচার কোন পাপই নাই। যদি তাহা অবগত ছিলেন, তবে তিনি কুষ্ণের মতে সতাকখনের দ্বারা পাপাচরণ করিয়াছিলেন। এ বিষয়ে প্রাচ্যে ও প্রতীচো ঘোরতর মতভেদ। আমাদের প্রতীচা শিক্ষকদিগের নিকট শিখিয়াছি যে, সত্য নিত্য, কখন মিখ্যা হয় না, এবং কোন সময়ে মিখ্যা প্রযোক্তব্য নহে। স্বতরাং ক্ষের মত শিক্ষিত সম্প্রদায়ের নিকট নিন্দিতই হইতে পারে। যাহারা ইহার নিন্দা করিবেন ( আমি ইহার সমর্থনও করিতেছি না ) তাঁহাদিগকে জিজ্ঞাসা করি. কৌশিকের এ অবস্থায় কি করা উচিত ছিল গ সহজ উত্তর, মৌনাবলম্বন করা উচিত हिन। तम कथा ७ कुछ निष्कृष्टे विनियाद्विन-तम विषय महत्विन नारे। यनि नन्याता মৌনী থাকিতে না দেয় ? পীডনাদির দারা উত্তর গ্রহণ করে ? কেহ কেহ বলিতে পারেন যে, পীড়ন ও মৃত্যু স্বীকার করিয়াও কৌশিকের মৌনরক্ষা করা উচিত ছিল। তাহাতেও আমরা সম্পূর্ণ অমুমোদন করি। তবে জিজ্ঞান্ত এই, ঈদুশ ধর্ম পৃথিবীতে সাধারণত: চলিবার সম্ভাবনা আছে কি না ? ইহাতে সাংখ্যপ্রবচনকারের একটি সূত্র আমাদের মনে পড়িল। মহর্ষি কপিল বলিয়াছেন, "নাশক্যোপদেশবিধিক্সপদিষ্টেইপারুপদেশঃ।" \* এরপ ধর্মপ্রচার চেষ্টা নিক্ষল বলিয়া বোধ হয়। যদি সফল হয়, মানবজাতির পরম সৌভাগা ৷

কথাটা এখানে ঠিক ভাছা নয়। কথাটা এই যে, যদি একান্তই কথা কছিতে হয় অবশ্রু কৃজিভবো বা শঙ্কেরন বাপাকুজভঃ।

ভাহা হইলে কি করিবে ? সভ্য বলিয়া জ্ঞানতঃ নরহত্যার সহায়তা করিবে ? যিনি এইরপ ধর্মতন্ত্ বুঝেন, ভাঁচার ধর্মবাদ যথার্থ ই হউক, অযথার্থ ই হউক, নিতাস্ত নৃশংস বটে। প্রতিবাদকারী বলিতে পারেন যে, কৃঞ্চোক্ত এই নীতির একটি ফল এমন হয় যে হত্যাকারীর জীবনরকার্থ মিথাা শপথ করাও ধর্ম। যিনি এরপ আপত্তি করিবেন, তিনি

<sup>·</sup> এবন অব্যাহ, ১ পুতা ৷

এই সভাতত্ত্ব কিছুই বুৰেন নাই। হত্যাকারীর দণ্ড মহয়জীবন রক্ষার্থ নিভান্ত প্রয়োজনীয়, নহিলে যে যাহাকে পাইবে, মারিয়া ফেলিবে। অতএব হত্যাকারীর দণ্ডই ধর্ম ; এবং তাহার রক্ষার্থ যে মিথ্যা বলে, সে অধর্ম করে।

কুফোক্ত এই সভ্যত্ত নির্দোষ এবং মনুয়ুসাধারণের অবলম্বনীয় কি না, ভাছা আমি একণে বলিতে প্রস্তুত নহি। তবে কৃষ্ণচরিত্র বুঝাইবার কল্প উহা পরিকুট করিছে আমি বাধ্য। কিন্তু ইহাও বলিতে আমি বাধ্য যে, পাশ্চাত্যেরা যে কারণে বলেন যে সভ্য সকল সময়েই সভ্য, কোন অবস্থাতেই পরিহার্য্য নহে, ভাহার মূলে একটা গুরুতর কথা আছে। কথাটা এই যে, ইহাই যদি ধর্ম—সভ্য যেখানে মনুয়ের হিতকারী সেইখানেই ধর্ম, আর যেখানে মনুয়ের হিতকারী নয় সেখানে অধর্ম, ইহাই যদি ধর্ম হয়, তাহা হইলে মনুয়ুজীবন এবং মনুয়ুসমাজ অভিশয় বিশৃত্বল হইয়া পড়ে,—যে, লোকহিত ভোমার উল্লেখ্য, তাহা ভূবিয়া যায়। অবস্থাবিশেষ উপস্থিত হইলে, সভ্য অবলম্বনীয়, বা মিধ্যা অবলম্বনীয়, এ কথার মীমাংসা কে করিবে । যে সে মীমাংসা করিতে বসিলে, মীমাংসা কথন ধর্মামুমোদিত হইতে পারে না। শিক্ষা, জ্ঞান, বুদ্ধি, অনেকেরই অভি সামান্ত ; কাহারও সম্পূর্ণ নহে। বিচারশক্তি অধিকাংশেরই আদৌ অল্প, তার উপর ইল্রিয়ের বেগ, স্বেহ মমভার বেগ, ভয়, লোভ, মোহ, ইত্যাদির প্রকোপ। সভ্য নিত্যপালনীয়, এরপ ধর্মব্যবন্থা না থাকিলে, মনুয়ুফ্রাভি সভ্যপ্ত হইবারই সন্তাবনা।

প্রাচীন হিন্দু ঋষিরা যে তাহা বৃঝিতেন না এমত নহে। বৃঝিয়াই তাঁহারা বিশেষ করিয়া বিধান করিয়া দিয়াছেন, কোন কোন সময়ে মিথ্যা বলা যাইতে পারে। প্রাণাত্যয়ে ইত্যাদি সেই বিধি আমরা উদ্ধৃত করিয়াছি। মন্থু, গৌতম, প্রভৃতি ঋষিদিগেরও মতও সেই প্রকার। তাঁহারা যে কয়টি বিশেষ বিধি বলিয়াছেন, তাহা ধর্মান্থমড কি না, তাহার বিচারে আমার প্রয়োজন নহে। কৃষ্ণকথিত সত্যতন্ত্ব পরিক্ষৃট করাই আমার উদ্দেশ্য। কৃষ্ণও আধুনিক ইউরোপীয়দিগের শ্রায় বৃঝিয়াছিলেন যে, বিশেষ বিধি ব্যতীত, এই সাধারণ বিধি কার্য্যে পরিণত করা, সাধারণ লোকের পক্ষে অভি ত্রের। কিন্তু তাঁহার বিবেচনায় প্রাণাত্যয়ে প্রভৃতি কয়েকটি বিশেষ অবস্থা নির্দেশ করিলেই লোককে ধর্মান্থমত সত্যাচরণ বৃঝান যায় না। তিনি তৎপরিবর্তে কি জন্ম, এবং কিরূপ অবস্থার সাধারণ বিধি উল্লেখন করা উচিত তাহাই বলিতেছেন। আমরা তাহা স্পষ্টীকৃত করিতেছি।

দান, তপ, শৌচ, আর্জব, সভ্য প্রভৃতি অনেকগুলি কার্য্যকে ধর্ম বলা যায়। ইহার সকলগুলিই সাধারণতঃ ধর্ম, আবার সকলগুলিই অবস্থাবিশেষে অধর্ম। অমুপষ্ক প্রয়োগ বা ব্যবহারই অধর্ম। দান সম্বন্ধে উদাহরণ প্রয়োগ পূর্বক বলিতেছেন, "সমর্থ হইলেও চৌরাদিকে ধন দান করা কদাপি কর্ত্তব্য নহে। পাপাত্মদিগকে ধন দান করিলে অধর্মাচরণ নিবন্ধন দাতারও নিতান্ত নিপীড়িত হইতে হয়।" সত্য সম্বন্ধেও সেইরূপ। শীকৃষ্ণ তাহার যে হুইটি উদাহরণ দিয়াছেন তাহার একটি উপরে উদ্ধৃত করিয়াছি, আর একটি এই;

ঁৰে স্থলে মিধ্যা শপথ ৰাবাও চৌবসংসৰ্গ ইইতে মুক্তি লাভ হয়, সে স্থলে মিধ্যা বাক্য প্ৰয়োগ করাই শ্ৰেয়:। সে মিধ্যা নিশ্চমই সভ্য স্বৰূপ হয়।"

ইয়া ভিন্ন প্রচলিত ধর্মশাল্প হইতে প্রাণাত্যয়ে বিবাহে ইত্যাদি কথা পুনকক ইয়াছে।

কৃষ্ণক্ষিত সভ্যক্তৰ এইরূপ। ইহার স্থুল তাংপর্য্য এইরূপ বুঝা গেল যে,

- 💮 🗦 । যাহা ধর্মান্সমোদিভ ভাহাই সভ্য, যাহা ধর্মবিরুদ্ধ ভাহা অসভ্য।
- ২। বাহাতে লোকের হিড, তাহাই ধর্ম।
- ু এ। অভএব যাহাতে লোকের হিত তাহাই সত্য। যাহা তদ্ধিকদ্ধ তাহা অসত্য।
- ৪। এইরূপ সভ্য সর্ব্বদা সর্বস্থানে প্রযোক্তব্য।

কৃষ্ণভূক্ত বলিতে পারেন যে, ইহার অপেক্ষা উৎকৃষ্ট সত্যতত্ত্ব কোথাও কথিত হইয়াছে, এমন যদি দেখাইতে পার, তবে স্থামরা কৃষ্ণের মত পরিত্যাগ করিতে প্রস্তুত আছি। যদি তাহা না পার, তবে ইহাই আদর্শমন্থ্যোচিত বাক্য বলিয়া স্বীকার কর।

উপসংহারে আমার ইহাও বক্তব্য যে, "যদ্বারা লোকরক্ষা বা লোকহিত সাধিত হয়, তাহাই ধর্ম, আমরা যদি ভক্তি সহকারে এই ক্ষোক্তি হিন্দুধর্মের মূলস্বরূপ প্রহণ করিতে পারি, তাহা হইলে হিন্দুধর্মের ও হিন্দুজাতির উন্ধতির আর বিলম্ব থাকে না। তাহা হইলে, যে উপধর্মের জন্মরাশি মধ্যে, পবিত্র এবং জগতে অতুল্য হিন্দুধর্ম প্রোধিত হইয়া আছে, তাহা অনক্ষকালে কোথায় উড়িয়া যায়। তাহা হইলে শাস্ত্রের দোহাই দিয়া কুক্রিয়া, অনর্থক সামর্থ্যবায়, ও নিক্ষল কালাতিপাত, দেশ হইতে দ্রীভূত হইয়া সংকর্ম ও সদম্ভানে হিন্দুসমাজ প্রভাষিত হইয়া উঠে। তাহা হইলে ভণ্ডামি, জাতি মারামারি, পরস্পরের বিবেষ ও অনিষ্টটেষ্টা আর থাকে না। আমরা মহতী কৃষ্ণক্ষিতা নীতি পরিত্যাগ করিয়া, শূলপাণি ও রম্মুনন্দনের পদানত—লোকহিত পরিত্যাগ করিয়া তিথিতত্ব মলমাসতত্ব প্রভৃতি

আটাইশ তত্ত্বের কচকচিতে মন্ত্রমুগ্ধ। আমাদের জাতীয় উন্নতি হইবে ত কোন্ জাতি অধংপাতে যাইবে ? যদি এখনও আমাদের ভাগ্যোদয় হয়, তবে আমরা সমস্ত হিন্দু একত্রিত হইয়া, নমো ভগবতে বাস্থদেবায় বলিয়া কৃষ্ণপাদপল্লে প্রণাম করিয়া, তত্পদিষ্ট এই লোকহিতাত্মক ধর্ম গ্রহণ করিব। \* তাহা হইলে নিশ্চিতই আমরা জাতীয় উন্নতি সাধিত করিতে পারিব।

## সম্ভন পরিচ্ছেদ

#### 4444

অর্জন ককের কথা ব্কিলেন, কিন্তু অর্জন করিয়ে, প্রতিজ্ঞা রক্ষা করিবার জক্ষ ব্যাকুল। অতএব যাহাতে হুই দিক্ রক্ষা হয়, কুক্তকে ভাহার উপার অবধারণ করিছে বলিলেন।

কৃষ্ণ বলিলেন, অপমান মাননীয় ব্যক্তির মৃত্যুত্বরূপ। তুমি বৃধিষ্ঠিরকে অপমানস্চক একটা কথা বল, তাহা হইলেই, তাঁহাকে বধ করার তুল্য হইবে। অর্জুন তখন
বৃধিষ্ঠিরকে অপমানস্চক বাক্যে ভংগিত করিলেন। কিন্তু কৃষ্ণকে আবার এক বিপদে
ফেলিলেন। বলিলেন, আমি জ্যেষ্ঠ জাতাকে অপমানিত করিয়া গুরুতর পাপ করিয়াছি,
অতএব আত্মহত্যা করিব। এই বলিয়া আবার অসি নিজোধিত করিলেন। কৃষ্ণ
তাঁহারও মৃত্যুর সোজা ব্যবস্থা করিলেন। বলিলেন, আত্মলাঘা সজ্জনের মৃত্যুত্বরূপ।
কথাটা কিছু মাত্র অস্থায় নহে। অর্জুন তখন অনেক আত্মলাঘা করিলেন। তখন সব
গোল মিটিয়া গেল।

কৃষ্ণ, অর্জ্জনের সারথি, কিন্তু যেমন অর্জ্জনের আশ্বের যস্তা, তেমনি এখন স্বয়ং অর্জ্জনেরও নিয়স্তা। কখনও অর্জ্জনের আজ্ঞায় কৃষ্ণ রথ চালান, কখনও কৃষ্ণের আজ্ঞায় অর্জ্জন চলেন। এখন কৃষ্ণ, অর্জ্জনকে কর্ণবধে নিযুক্ত করিলেন।

এই কর্ণবধ মহাভারতের একটি প্রধান ঘটনা। বছকাল হইতে ইহার স্ত্রপাত হইরা আসিতেছে। কর্ণ ই অর্জ্নের প্রতিযোদ্ধা। ভীমার্জ্ন নকুল সহদেব চারি জনে বৃধিটিরের জন্ম দিখিজয় করিয়াছিলেন, কর্ণ একাই ত্রোধনের জন্ম দিখিজয় করিয়াছিল।

বেছামের কথা ইংলভ তনিল—কৃক্ষের কথা ভারতবর্ব ভনিবে না ?

অর্জুন জোণের শিশ্ব, কর্ণ জোণগুরু পরস্তরামের শিশ্ব। অর্জুনের যেমন গাঙীৰ ধর্ম ছিল, কর্ণের উপপেক্ষা উৎকৃষ্ট বিজয় ধরু ছিল। অর্জুনের কৃষ্ণ সারখি, মহাবীর লল্য কর্ণের সারখি, উভয়ে অনেক দিব্যান্তে শিক্ষিত। উভয়েই পরস্পরের রধের জন্ম বছদিন হইতে প্রতিজ্ঞাত। অর্জুন ভীমজোণবধে কিছুমাত্র যত্মশীল ছিলেন না, কর্ণবধে তাঁহার দৃঢ় যত্ম। কৃষ্টী যখন কর্ণকে কর্ণের জন্মরন্তান্ত অবগত করিয়া, তাঁহার নিকট আর পাঁচটি পুত্রের প্রাণ ভিক্ষা চাহিলেন, তথন কর্ণ যুখিন্তির ভীম নকুল সহদেবের প্রাণ ভিক্ষা মাতাকে দিয়াছিলেন, কিন্তু কিছুতেই অর্জুনের প্রাণ ভিক্ষা দিলেন না। তাঁহাকে বধ করিবেন, না হর তাঁহার হন্তে নিহত হইবেন, ইহা নিশ্চিত জানাইলেন।

সেই মহাবৃদ্ধে অন্ত অর্জ্নকে কৃষ্ণ লইয়া যাইলেন। ইহারই জন্ম কৃষ্ণ অর্জ্নকে বৃধিন্তিরের নিবিরে লইয়া আসিয়াছিলেন। ভীম অর্জ্নকে বৃধিন্তিরের সন্ধানে যাইতে বলিয়াছিলেন বটে, কিন্তু রণ শেষ না- করিয়া অর্জ্নের আসিতে ইচ্ছা ছিল না। কৃষ্ণ জিল করিয়া তাঁহাকে লইয়া আসিয়াছিলেন। ইহাই তাঁহার অভিপ্রেত যে কর্ণ ক্রমাণত বৃদ্ধ করিয়া পরিশ্রান্ত হউন, অর্জ্ন ততক্ষণ বিশ্রাম লাভ করিয়া পুনস্কেজন্বী হউন। এক্ষণে বৃদ্ধে লইয়া যাইবার সময়ে আরও অর্জ্নের তেজোবৃদ্ধি জন্ম অর্জ্নের বীরদ্বের প্রশংসা করিলেন, এবং তাঁহার পূর্বকৃত অতিচ্প্র্মি কার্য্য সকল শ্বরণ করাইয়া দিলেন। ক্রৌপদীর অপমান, অভিমন্থার অন্থায়বৃদ্ধে হত্যা প্রভৃতি কর্ণকৃত পাশুবপীড়ন বৃদ্ধান্ত সকল শ্বরণ করাইয়া দিলেন। এই বক্তভার মধ্য হইতে কোন অংশ উদ্ধৃত করিবার প্রয়োজন নাই। কেবল ইহাই বক্তব্য, কৃষ্ণ বলিতেছেন, "পূর্বের বিষ্ণু যেমন দানবগণকে বিনাশ করিয়াছিলেন," "পূর্বের্ব দানবগণ বিষ্ণু কর্ত্বক নিহত হইলে" ইত্যাদি বাক্যে বৃধিতে পারি যে, কৃষ্ণ এখনও আপনাকে বিষ্ণুর অবতার বলিয়া পরিচয় দেন না। দেবদ্বে কোন অধিকার প্রকাশ করেন না, ইহা প্রথম স্তরের একটি লক্ষণ। দ্বিতীয় স্তরে, অন্য ভাব।

পরে কর্ণার্জ্নের যুদ্ধ আরম্ভ হইল। তাহার বর্ণনায় আমার প্রয়োজন নাই। কথিত হইয়াছে যে, কর্ণের সর্পবাণ হইতে কৃষ্ণ অর্জুনকে রক্ষা করিয়াছিলেন। অর্জুন উহার নিবারণ করিতে পারেন নাই, অতএব কৃষ্ণ পদাঘাতে অর্জুনের রথ ভূমিতে কিঞ্চিৎ বসাইয়া দিলেন, অন্থগণ জামু পাতিয়া পড়িয়া গেল। অর্জুনের মন্তক বাঁচিয়া গেল; কেবল কিরীট কাটা পড়িল। অর্জুন নিজে মন্তক অবনত করিলেও সেই ফল হইত। কথাটা সমালোচনার যোগ্য নহে। তবে কৃষ্ণের সারথ্যের প্রশংসা মহাভারতে পুন: পুন: দেখা যায়।

যুদ্ধের শেষভাগে কর্ণের রখচক্র মাটিতে বসিয়া গেল। কর্ণ তাহা তুলিবার অভ্যুমাটিতে নামিলেন। যতক্ষণ রখচক্রের উদ্ধার না করেন, ততক্ষণ জন্ম অর্জুনের কাছে তিনি ক্ষমা প্রার্থনা করিলেন। অর্জুনও ক্ষমা করিয়াছিলেন দেখা যাইতেছে, কেন না কর্ণ তাহার পর আবার রথে উঠিয়া পূর্ববং যুদ্ধ করিতে লাগিলেন। কিন্তু কর্ণের তুর্ভাগ্য যে ক্ষমা প্রার্থনা কালে তিনি অর্জুনকে এমন কথা বলিয়াছিলেন যে, ধর্মতঃ তিনি ঐ সময়ের জন্ম কর্ণকে ক্ষমা করিতে বাধ্য; কৃষ্ণ অধর্মের শাস্তা। তিনি কর্ণকে তথন বলিলেন.

"হে স্তপুত্র। তুমি ভাগাক্রমে একণে ধর্ম স্বরণ করিতেছ। নীচাশয়েরা হুংখে নিমন্ন হইয়া প্রায়ই দৈবকে নিন্দা করিয়া থাকে; আপনাদিপের ছন্ধর্মের প্রতি কিছুতেই দৃষ্টিপাত করে না। দেখ, তুর্ব্যোধন, ত্বংশাসন ও শকুনি তোমার মতাত্বসারে একবন্তা লৌপনীরে যে সভায় আনয়ন করিয়াছিল, তথন তোমার ধর্ম কোথায় ছিল ? যথন তুট শকুনি তুরভিসন্ধি পরতন্ত্র হইয়া তোমার অহুমোদনে অক্ট্রেডায় নিতান্ত অনভিজ্ঞ রাজা যুধিষ্টিরকে পরাজয় করিয়াছিল, তখন ভোমার ধর্ম কোথায় ছিল ? যখন রাজা তুর্ব্যোধন ৈতোমার মতাভ্রমায়ী হইয়া ভীমদেনকে বিষায় ভোজন করাইয়াছিল, তথন তোমার ধর্ম কোধায় ছিল ? যখন তুমি বারণাবত নগরে জতুগৃহ মধ্যে প্রস্থুর পাণ্ডবগণকে দম্ভ করিবার নিমিত অগ্নিপ্রদান করিয়াছিলে, তথন তোমার ধর্ম কোথায় ছিল ? যথন তুমি সভামধ্যে ছঃশাসনের বশীভূতা রজঃশ্বলা ভ্রৌপদীরে, হে ক্লফে! পাণ্ডবৰ্গণ বিনষ্ট হইয়া শাখত নরকে গমন করিয়াছে, একণে তুমি অন্ত পতিরে বরণ কর, এই কথা বলিয়া উপহাস করিয়াছিলে এবং অনার্য্য ব্যক্তিরা তাঁহারে নিরপরাধে ক্লেশ প্রদান করিলে উপেক্ষা করিয়াছিলে, তথন তোমার ধর্ম কোথায় ছিল ? যথন তুমি রাজ্যলোভে শকুনিকে আতায় পূর্বক পাণ্ডবগণকে দ্যুতক্রীড়া করিবার নিমিত্ত আহ্বান করিয়াছিলে, তথন তোমার ধর্ম কোথায় ছিল ? যথন তুমি মহারথগণ সমবেত হইয়া বালক অভিমহারে পরিবেষ্টন পূর্বক বিনাশ করিয়াছিলে, তথন ভোমার ধর্ম কোথায় ছিল ? হে কৰ্। তুমি যখন তত্তংকালে অধর্মাস্থান করিয়াছ, তখন আর এ সময় ধর্ম ধর্ম করিয়া তালুদেশ শুষ্ক করিলে কি হইবে ? তুমি যে এখন ধর্মপরায়ণ হইলেও জীবন সত্তে মুক্তি লাভ করিতে সমর্থ হইবে, ইহা কলাচ মনে করিও না। পূর্বের নিষধ দেশাধিপতি নল যেমন পুরুর হারা দ্যুতক্রীড়ায় পরাজিত হইয়া পুনরায় রাজ্য লাভ করিয়াছিলেন, তত্ত্রপ ধর্মপরায়ণ পাগুবগণও ভূজবলে সোমদিগের সহিত শত্রুগণকে বিনাশ করত রাজ্যলাভ করিবেন। ধুতরাইতনয়গণ অবশুই ধর্মসংরক্ষিত পাণ্ডবগণের হস্তে নিহত হইবে।"

কৃষ্ণের কথা শুনিয়া কর্ণ লক্ষায় মস্তক অবনত করিলেন। তার পর পূর্ব্বমত যুদ্ধ করিয়া, অর্চ্ছনবাণে নিহত হইলেন।

# শুঠন পরিচ্ছেম্

## **कृ**र्रव्याधनस्य

কর্ণ মরিলে, ছর্ব্যোধন শল্যকে সেনাপতি করিলেন। পূর্বনিনের বৃদ্ধে বৃধিটির ক্ষিত্র হইয়া কাপুরুষতা-কলছ সংগ্রহ করিয়াছিলেন। এ কলছ অপনীত করা নিতান্ত আবস্তুক। সর্বন্ধনী কৃষ্ণ আজিকার প্রধান বৃদ্ধে তাঁহাকে নিযুক্ত করিলেন। তিনিও সাহস করিয়া শল্যের সহিত যুদ্ধ করিয়া তাঁহাকে বধ করিলেন।

সেই দিন সমস্ত কোঁরবলৈক পাওবগণ কর্তৃক নিছত ইইল। ছুই জন আন্ধান, কুপ ও অনুষ্ঠানা, যহুবংশীয় কৃতবর্ত্মা এবং কয়ং হুর্ব্যোধন, এই চারি জন মাত্র জীবিত রহিলেন। হুর্ব্যোধন পলাইয়া গিয়া দ্বৈপায়ন হুদে ড্বিয়া রহিল। পাওবগণ খুঁজিয়া সেখানে তাঁহাকে ধরিল। কিন্তু বিনা যুদ্ধে তাঁহাকে মারিল না।

যুধিষ্ঠিরের চিরকাল স্থলবৃদ্ধি, সেই স্থলবৃদ্ধির জন্মই পাশুবদিগের এত কট। তিনি এই সময়ে সেই অপূর্ব্ব বৃদ্ধির বিকাশ করিলেন। তিনি তুর্যোধনকে বলিলেন, "তুমি অভীষ্ট আয়ুধ গ্রহণপূর্বক আমাদের মধ্যে যে কোন বীরের সহিত সমাগত হইয়া যুদ্ধ কর। আমরা সকলে রণস্থলে অবস্থানপূর্বক যুদ্ধব্যাপার নিরীক্ষণ করিব। আমি কহিতেছি যে, তুমি আমাদের মধ্যে একজনকে বিনাশ করিতে পারিলেই সমুদায় রাজ্য তোমার হইবে।" তুর্যোধন বলিলেন, আমি গদাযুদ্ধ করিব। কৃষ্ণ জানিতেন, গদাযুদ্ধে ভীম ব্যতীত কোন পাগুবই তুর্যোধনের সমকক্ষ নহে। তুর্যোধন অক্ত কোন পাগুবকৈ যুদ্ধ আহুত করিলে, পাগুবদিগের আবার ভিক্ষাবৃদ্ধি অবলম্বন করিতে হইবে। কেহ কিছু বলিলেন না, সকলেই বলদ্প্ত; যুধিষ্ঠিরকে ভর্ণসনার ভার কৃষ্ণই গ্রহণ করিলেন। সেই কার্য্য তিনি বিশিষ্ট প্রকারে নির্বাহ্ন করিলেন।

ত্র্য্যোধনও অভিশয় বলদৃপ্ত, সেই দর্পে যুধিষ্ঠিরের বুদ্ধির দোষ সংশোধন হইল। ত্র্যোধন বলিলেন, যাহার ইচ্ছা হয়, আমার সঙ্গে গদাযুদ্ধে প্রবৃত্ত হও। সকলকেই বধ করিব। তথন ভীমই গদা লইয়া যুদ্ধে অগ্রসর হইলৈন।

এখানে আবার মহাভারতের স্থর বদল। আঠার দিন যুদ্ধ হইয়াছে, ভীম ছর্য্যোধনেই সর্ব্বদাই যুদ্ধ হইয়াছে, গদাযুদ্ধও অনেকবার হইয়াছে, এবং বরাবরই ছর্য্যোধনই গদাযুদ্ধ ভীমের নিকট পরাভব প্রাপ্ত হইয়াছে। কিন্তু আজ স্থর উঠিল যে, ভীম গদাযুদ্ধে ছব্যোধনের তৃত্য নহে। আৰু ভীৰ পরাভ্তপ্রায়। আসত কথাটা ভীনের সেই দারক প্রতিজ্ঞা। সভাগর্কে বখন গৃতজ্ঞীভার পর, ছর্ব্যোধন জৌপনীকে জিভিয়া লইল তথন ছংশাসন একবল্পা রক্তপ্রতা জৌপনীকে কেশাকর্ষণ করিয়া সভাসব্য আনিয়া বিবল্পা করিছেছিলেন, তথন ভীম প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন যে, আমি হংশাসনকে বধ করিয়া তাহার বৃক চিরিয়া রক্ত শাইব। ভীম মহাশ্মশানতৃত্য বিকট রশস্ত্রে ছংশাসনকে নিহত করিয়া রাজনের মত ভাহার তপ্তশোণিত পান করিয়া, সক্তর্গকে ভাকিয়া বলিরাছিলেন, আমি অমৃত পান করিলা। ছর্ব্যোধন সেই সভাসব্যে "হাসিতে হাসিতে কৌলনীর প্রতিক্রিশাভ করতঃ বসন উদ্যোধন প্রবিক্রণণ সম্পন্ন বল্পত্য গৃঢ় কললীয়ত ও করিছেনের ছার বীয় মধ্য উক্র তাহাকে দেখাইলেন।" তথন ভীম প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন, আমি মহামুক্তে সাদাঘাতে ঐ উক্র যদি ভয় না করি, তবে আমি যেন নরকে যাই।

আদি সেই উরু গদাঘাতে ভাঙ্গিতে হইবে। কিন্তু একটা তাহার বিশেষ প্রতিবন্ধক
--- গদাবুদ্দের নিয়ম এই যে নাভির অধঃ গদাঘাত করিতে নাই—তাহা হইলে অক্সায় বৃদ্দ করা হয়। স্থায়বুদ্দে ভীম ছুর্য্যোধনকে মারিতে পারিলেও, প্রতিজ্ঞা রক্ষা হইবে না।

যে জ্যেষ্ঠতাতপুত্রের হৃদয়ন্ধবির পান করিয়া নৃত্য করিয়াছে, সেরাক্ষসের কাছে
মাথায় গদাঘাত ও উরুতে গদাঘাতে তফাং কি । যে বুকোদর জ্যোণভয়ে মিথাপ্রবঞ্চনার
সময়ে প্রধান উভাগী বলিয়া চিত্রিত হইয়াছেন, তিনি উরুতে গদাঘাতের জ্বন্থ অক্তের
উপদেশসাপেক্ষ হইতে পারেন না। কিন্তু সেরূপ কিছু হইল না। ভীম উরুভক্তের প্রভিজ্ঞা
ভূলিয়া গেলেন। বলিয়াছি দ্বিতীয় স্তরের কবি (এখানে ভাঁহারই হাত দেখা যায়)
চরিত্রের স্বসঙ্গতি রক্ষণে সম্পূর্ণ অমনোযোগী। তিনি এখানে ভীমের চরিত্রের কিছুমাত্র
স্বসঙ্গতি রাখিলেন না; অর্জুনেরও নহে। ভীম ভূলিয়া গেলেন যে, উরুভক্ত করিতে
হইবে; আর যে পরমধ্যাম্মিক অর্জুন, জোণবধের সময়, তাঁহার অল্পঞ্জে, ধর্মের আচার্যা,
সথা, এবং পরমগ্রন্থান পাত্র ক্ষের কথাতেও মিধ্যা বলিতে স্বীকৃত হয়েন নাই, তিনি
এক্ষণে স্বেছাক্রমে অস্থায়্যুদ্ধে ভীমকে প্রবর্ত্তিত করিলেন। কিন্তু কথাটা কৃষ্ণ হইতে
উৎপক্ত না হইলে, কবির উদ্দেশ্য সফল হয় না। অত্রথক কথাটা এই প্রকাবে উঠিল—

আর্জুন ভীম-তুর্য্যোধনের যুদ্ধ দেখিয়া কৃষ্ণকে জিজ্ঞাসা করিলেন যে, ইহাদিগের মধ্যে গদাযুদ্ধে কৈ শ্রেষ্ঠ। কৃষ্ণ বলিলেন, ভীমের বল বেশী, কিন্তু তুর্য্যোধনের গদাযুদ্ধে যদ্ধ ও নৈপুণ্য অধিক। বিশেষ যাহারা প্রথমতঃ প্রাণভয়ে পলায়ন করিয়া পুনরায় সমরে শত্রুগণের সন্মুখীন হয়, তাহাদিগকে জীবিতনিরপেক ও একাগ্রাচিত্ত বলিয়া বিবেচনা করিতে

হইবে। জীবিভাশানিরপেক হইরা সাহসসহকারে বৃদ্ধ করিলে, সংগ্রামে সে বীরকে কেছই পরাভব করিভে পারে না। অভএব যদি ভীম ছুর্য্যোধনকে অস্থায়বৃদ্ধে সংহার না করেন, ভবে ছুর্ব্যোধন জয়ী হইয়া বৃধিষ্ঠিরের কথামত পুনর্ব্যার রাজ্যলাভ করিবে।

কৃষ্ণের এইরূপ কথা শুনিয়া অর্জুন "ব্লীয় বামজানু আঘাত করত: ভীমকে সঙ্কেত ক্রিলেন।" তার পর ভীম হুর্যোধনের উক্লভঙ্ক করিয়া তাহাকে নিপাতিত করিলেন।

ে যেমন স্থায় ঈশ্বর্ধপ্রতি, অস্থায়ও তেমনি ঈশ্বরপ্রেরিত। ইহাই এখানে বিতীয় স্করের কবির উদ্দেশ্য।

ষ্ককালে দর্শকমধ্যে, বলরাম উপস্থিত ছিলেন। ভীম ও তুর্য্যোধন উভয়েই গদাযুক্তে ভাঁহার শিশু। কিন্তু তুর্য্যোধনই প্রিয়তর। রেবতীবল্লভ সর্ব্বদাই তুর্য্যোধনের পক্ষপাতী। এক্ষণে তুর্য্যোধন, ভীম কর্ভ্রক অস্থায়যুক্তে নিপাতিত দেখিয়া, অভিশয় ক্রুক্ত হইয়া, লাঙ্গল উঠাইয়া তিনি ভীমের প্রতি ধাবমান হইলেন। বলা বাছল্য যে, বলরামের স্কক্তে সর্ব্বদাই লাঙ্গল, এই জন্ম তাঁহার নাম হলধর। কেন তাঁহার এ বিভূষনা যদি কেহ এ কথা জিজ্ঞাসাকরেন, তবে তাহার কিছু উত্তর দিতে পারিব না। যাই হউক, কৃষ্ণ বলরামকে অমুনয় বিনয় ক্রিয়া কোনরূপে শাস্ত করিতে চেষ্টা করিলেন। বলরাম কুষ্ণের কথায় সম্ভুষ্ট হইলেন না। রাগ করিয়া সে স্থান ত্যাগ করিয়া চলিয়া গেলেন।

ভার পর একটা বীভংগ ব্যাপার উপস্থিত হইল। ভীম, নিপাতিত ত্র্য্যোধনের মাধায় পদাঘাত করিতেছিলেন। বুধিন্তির নিবারণ করিয়াছিলেন, কিন্তু ভীম তাহা শুনেন নাই। কৃষ্ণ তাঁহাকে এই কদর্য্য আচরণে নির্ফু দেখিয়া তাঁহাকে নিবারণ না করার জন্ম বৃধিন্তিরকৈ তিরন্ধার করিলেন। এদিকে, পাশুবপক্ষীয় বীরগণ ত্র্য্যোধনের নিপাত জন্ম ভীমের বিস্তর প্রাশাসা ও ত্র্যোধনের প্রতি কটুক্তি করিতে লাগিলেন। কৃষ্ণ তাহাতে বিরক্ত হইয়া বলিলেন,

্মিতক্ম শক্রব প্রতি কটুবাক্য প্রবোগ করা কর্ত্তব্য নহে।"

কৃষ্ণের এই সকল কথা কৃষ্ণের স্থায় আদর্শ পুরুষের উচিত। কিন্ত ইহার পর যাহা গ্রন্থমধ্যে পাই তাহা অতিশয় আশ্চর্য্য ব্যাপার।

প্রথম আশ্চর্য্য ব্যাপার এই যে, কৃষ্ণ অস্তাকে বলিলেন, "মৃতকল্প শত্রুর প্রতি কটুবাক্য প্রয়োগ করা কর্ত্ব্য নহে।" কিন্তু ইহা বলিয়াই নিজে হুর্য্যোধনকে কটুক্তি করিভেলাগিলেন।

ছুর্যোধনের উত্তর বিতীয় আক্র্য্য ব্যাপার। ছুর্য্যোধন তখনও মরেন নাই, ভ্রোক্র ইইয়া পড়িয়াছিলেন। একণে কুঞ্জের কট্জি শুনিয়া কুঞ্চকে বলিতে লাগিলেন, "হে কংসদাস্তনর। ধন্তম তোমার বাক্যাছসারে ব্বেলারকে আমার উক তা করিছে দ্বেভ করাছে ভীমসেন অধর্ম যুদ্ধে আমারে নিপাতিত করিয়াছে, ইহাতে তুমি কল্পিত হইছেছ না। ভোমার অস্তার উপার বারাই প্রতিদিন ধর্মবৃদ্ধে প্রবৃত্ত সহল নরপতি নিহত হইলাছেন। তুমি শিখঞ্জীরে অপ্রসর করিয়া পিতামহকে নিপাতিত করিয়াছ। আমার আমার পরতাগ করাইয়াছিলে এবং সেই অবসরে হুরাল্মা গুইছ্যুর ভোমার সমক্ষে আচার্যাকে নিহত করিতে উভত হইলে তাহার নিবেধ কর নাই। ক কর্প অর্জুনের বিনাশার্থ বছদিন অতি বছসহকারে যে শক্তিরাধিয়াছিলেন, তুমি কৌশল ক্রমে সেই শক্তি ঘটোৎকচের উপর নিক্ষেপ করাইয়া, ব্যর্থ করাইয়াছ। ব্রুলি তামারই প্রবর্ত্তনাপরতত্ত্ব হইয়া ছিরহত প্রায়োপবিত্ত ভ্রিশ্রেবারে নিহত করিয়াছিলেন। মহাবীর কর্প অর্জুনবধে সম্ভূত হইলে, তুমি কৌশলক্রমে তাহার সর্পবাণ ব্যর্থ করিয়াছ। এবং পরিশেবে স্তপুত্তের রথচক্র ভূগতে প্রবিষ্ট ও তিনি চক্রোজারের নিমিত্ত বাহার সর্পবাণ ব্যর্থ করিয়াছ। এবং পরিশেবে স্তপুত্তের রথচক্র ভূগতে প্রবিষ্ট ও তিনি চক্রোজারের নিমিত্ত বাহার স্বত্তা স্থাপাত্মা, নির্দয় ও নির্লক্ত আর কে আছে। বিনাশ সাধনে রুত্বর্গার হইয়াছ। অভএব তোমার তুল্য পাপাত্মা, নির্দয় ও নির্লক্ত আর কে আছে। ক্রেবান বিনাল কর্মবিত তাহা হইলে ক্রাপি স্বন্ধানতে সমর্থ হইতে না। তোমার অনার্য্য উপায় প্রভাবেই আমরা অধ্যান্ত্রত পার্থবর্তনের সহিত নিহত হইলাম।"

এই বাক্যপরস্পরা সম্বন্ধে আমি যে করেকটি কুটনোট দিলাম, পাঠকের তৎপ্রতি মনোযোগ করিতে হইবে। বাক্যগুলি সম্পূর্ণ মিথ্যা। এরূপ সম্পূর্ণ মিথ্যা ভিরন্ধার মহাভারতে আর কোথাও নাই। তাহাই বলিভেছিলাম যে ছুর্য্যোধনের উত্তর আক্র্যা।

ভূতীয় আশ্চর্য্য ব্যাপার এই যে, কৃষ্ণ ইহার উত্তর করিলেন। পূর্ব্বে দেখিরাছি তিনি গন্তীরপ্রাকৃতি ও ক্ষমাশীল, কাহারও কৃত তিরন্ধারের উত্তর করেন না। সভামধ্যে শিশুপালকৃত অসহ্য নিন্দাবাদ বিনাবাক্যব্যয়ে সহ্য করিয়াছিলেন। বিশেষ, ছর্ব্যোধন এখন মুমূর্ব্, তাহার কথার উত্তরের কোন প্রয়োজনই নাই; তাহাকে কোন প্রকারে কট্টিজ্ব

<sup>\*</sup> अक्रेश वित्वहना कत्रिवात कांत्रण महाভात्रात्छ (कांबाও नाहे। क्लान करत्रहे मा।

<sup>🕆</sup> कृष्ण देशात विम्युविमार्गां विद्यास मा । अहाचात्राञ दकावां अमन कवा साह ।

<sup>#</sup> अव्यक्ति वर्ष कतिरङ (क्न निर्देश कतिरवन ?

<sup>§</sup> কৃষ্ণ তক্ষম্ভ কোন বন্ধ বা কৌশল করেন নাই। মহাভারতে ইহাই আছে বে, কৌরধগণের অনুরোধানুলারেই কর্ণ ঘটোংকচের প্রতি শক্তি প্ররোধ ক্রিলেন।

শ কৰাটা সম্পূৰ্ণ মিথা। এমন কৰা সভাভারতে কোৰাও বাই। সাভাকি, ভ্রিলবাকে নিহত করিরাছিলেন বটে। কুক্ বরং ছিলবাছ ভ্রিলবাকে নিহত করিতে নিবেধ করিলাছিলেন।

<sup>&</sup>gt; দে কৌশন, নিজপদবলে রখচক্র ভূপ্রোধিত করা। এ উপায় অতি ভাষা, এবং সার্থির ধর্ম, রখীর রক্ষা।

২ কি কৌশল : সহাভারতে এ সক্তম কুককুত কোন কৌশলের কথা নাই। বুদ্ধে আৰ্জুন কর্ণকে নিহত করিয়াছিলেন, ইহাই আছে।

করা কৃষ্ণ নিজেই নিজনীয় বিবেচনা করেন। তথাপি কৃষ্ণ হুর্য্যোধনকৃষ্ণ ভিত্রভাবের উত্তরণ করিলেন, এবং কট্ডিও করিলেন। উত্তরে হুর্যোধনকৃত পাপাচার সকল বিষ্ণুত করিয়া উপসংহারে বলিলেন, "বিভার অকার্য্যের অহুষ্ঠান করিয়াছ। একণে ভাহার কলভোগ কর্ম শি

উভরে ত্র্যোধন বলিলেন, "আমি অধ্যয়ন, বিধিপূর্বক মান, সসাগরা বস্থদ্ধার শাসন, বিপক্ষগণের মন্তকোপরি অবস্থান, অক্ত ভূপালের তুর্লভ দেবভোগ্য স্থলসন্তোগ, ও অত্যুৎকৃষ্ট ঐত্য্য লাভ করিয়াছি, পরিশেষে ধর্মপরায়ণ ক্ষত্রিয়গণের প্রার্থনীয় সমরমূত্য প্রাপ্ত হইয়াছি। অভএব আমার ভূল্য সৌভাগ্যশালী আর কে হইবে ? এক্ষণে আমি আভ্বর্গ ও বন্ধ্বান্ধবগণের সহিত স্বর্গে চলিলাম, ভোমরা শোকাক্লিভচিত্তে মৃতকর হইরা এই পৃথিবীতে অবস্থান কর।"

এই উত্তর আশ্রহণ নহে। যে সর্ব্যাপণ করিয়া হারিয়াছে, সে যদি ছর্ব্যোধনের মত দান্তিক হয়, তবে সে যে জয়ী শক্তকে বলিবে আমিই জিতিয়াছি, তোমরা হারিয়াছ, ইহা আশ্রহণ নহে। ছর্ব্যোধন এইরূপ কথা হুদে থাকিয়াও বলিয়াছিল। যুদ্ধে মরিলে যে অর্প লাভ হয়, সকল ক্ষত্রিরই বলিত। উত্তর আশ্রহণ নহে, কিন্তু উত্তরের ফল সর্ব্বাপেক্ষা আশ্রহণ। এই কথা বলিবা মাত্র "আকাশ হইতে সুগন্ধি পুল্পবৃষ্টি হইতে লাগিল। সন্ধ্র্বর্গণ সুমধুর বাদিত্রবাদন ও অক্সরা সকল রাজা ছর্ব্যোধনের যশোগান করিতে আরম্ভ করিলেন। সিদ্ধর্গণ তাঁহারে সাধুবাদ প্রদানে প্রস্তুত্ত ইলেন। সুগন্ধসম্পদ্ধ সমীরণ মন্দ মন্দ সঞ্চারিত হইতে লাগিল। দিভ্মগুল ও নভোমগুল স্থনির্মল হইল। তথন বামুদেবপ্রম্থ পাণ্ডবগণ সেই ছর্ব্যোধনের সম্মানস্ট্রক অন্তুত ব্যাপার নিরীক্ষণ করিয়া সাতিশয় লক্ষিত হইলেন। এবং তাঁহারা ভীম জোণ কর্ন ভ্রিপ্রবারে অধ্র্যা যুদ্ধে বিনাশ করিয়াছেন এই কথা শ্রবণ করিয়া শোক প্রকাশ করিতে লাগিলেন।"

যিনি মহাভারতের সর্ব্ব পাপাত্মার অধম পাপাত্মা বলিয়া বণিত হইয়াছেন, তাঁহার এরপ অন্তুত সম্মান ও সাধুবাদ, আর বাঁহার। সকল ধর্মাত্মার শ্রেষ্ঠ ধর্মাত্মা বলিয়া বণিত হইয়াছেন, তাঁহাদের এই অধর্মাচরণ জন্ম লজা, মহাভারতে আশ্চর্যা। সিদ্ধগণ, অক্সরোগণ, দেবগণ মিলিয়া প্রকটিত করিতেছেন, ছরাত্মা হুর্য্যোধন ধর্মাত্মা, আর কৃষ্ণপাশুব মহাপাপিষ্ঠ। ইহা মহাভারতে আশ্চর্যা, কেন না ইহা সমস্ত মহাভারতের বিরোধী। সিদ্ধগণাদি দুরে থাক, কোন মহাম্ব ছারা এরপ সাধুবাদ মহাভারতে আশ্চর্যা বলিয়া বিবেচা, কেন না মহাভারতের উদ্দেশ্মই ছুর্য্যোধনের অধর্ম ও কৃষ্ণ পাশুবদিগের ধর্ম কীর্ম্বন।

রলের উপর রসের করা, তাঁহারা ছুর্যোবন-যুবে তানিলের বে, তাঁহারা তাঁর, জোব, কর্ন ভূরিকানকে অবর্জার্থ বর্ধ করিয়াছেন; আমনি শোক প্রকাশ করিছে সাগিলেন। এত কাল তাহার কিছু আনিতেন না, এবন পরম শক্তর মুবে জানিয়া, ভল্লাকের মত, শোক প্রকাশ করিছে লাগিলেন। তাঁহারা জানিতেন যে, তাঁর বা কর্নকৈ তাঁহারা কোন প্রকার অধর্ম করিয়া মারেন নাই, কিছ পরম শক্ত ছুর্যোধন বলিতেছে, তোমরা অধর্ম করিয়া মারিয়াছ, কাক্তেই তাহাতে অবশ্য বিশাস করিলেন; অমনি শোক প্রকাশ করিতে লাগিলেন। তাঁহারা জানিতেন যে ভ্রিক্রবাকে তাঁহারা কেইই বধ করেন নাই—সাত্যকি করিয়াছিলেন, সাত্যকিকে বরং কৃষ্ণ, অর্জুন ও তাঁম নিষেধ করিয়াছিলেন, তথাপি বর্ষন পরমশক্ত ছুর্যোধন বলিতেছে, তোমরাই মারিয়াছ, আর তোমরাই অর্থ্যাচরণ করিয়াছ, তথন গোবেচারা পাশুবেরা অবশ্য বিশাস করিতে বাধ্য যে তাঁহারাই মারিয়াছেন, এবং তাঁহারাই অর্থ্য করিয়াছেন; কাক্লেই তাঁহারা ভল্লোকের মত কাঁদিতে আরম্ভ করিলেন। এ ছাই ভন্ম মাথামুণ্ডের সমালোচনা বিভূম্বনা মাত্র। তথে এ হতভাগ্য দেশের লোকের বিশাস যে যাহা কিছু পুঁথির ভিতর পাওয়া যায়, তাহাই অ্যবিষ্ঠা, অল্রান্ড, শিরোহার্য্য। কাক্তেই এ বিভূম্বনা যে যাহা কিছু পুঁথির ভিতর পাওয়া যায়, তাহাই অ্যবিষ্ঠা, অল্রান্ড, শিরোহার্য্য। কাক্তেই এ বিভূম্বনা যে যাহা কিছু পুঁথির ভিতর পাওয়া যায়, তাহাই অ্যবিষ্ঠা, অল্রান্ড, শিরোহার্য্য। কাক্তেই এ বিভূম্বনা যে যাহা কিছু পুঁথির ভিতর পাওয়া যায়, তাহাই অ্যবিষ্ঠা, অল্রান্ড, শিরোহার্য্য।

আশ্চর্য্য কথাগুলা এখনও শেষ হয় নাই। কৃষ্ণ ত কৃষ্ট অধর্মাচরণ জন্ম লক্ষিত হইলেন, আবার সেই সময়ে অত্যন্ত নির্লজ্ঞ ভাবে পাণ্ডবদিগের াছে সেই পাণাচরণ জন্ম আত্মাধা করিতে লাগিলেন।

বলা বাহুল্য যে হুর্য্যোধনকৃত ভিরস্কারাদি বৃদ্ধান্ত সমস্তই অমৌলিক। জোণবধাদি যে অমৌলিক, তাহা আমি পূর্বের প্রমাণীকৃত করিয়াছি। যাহা অমৌলিক, তাহার প্রসঙ্গ যে অংশে আছে তাহাও অবশ্য অমৌলিক। কেবল এতটুকু বলা আবশ্যক যে এখানে

<sup>\*</sup> যথা, "তীমগ্রম্থ মহারথমণ ও রাজা মুর্যোধন জনাধারণ সমর বিশারত হিলেন, ভোষরা করাচ তাঁহাবিসকে ধর্ম্ব্র্ পরাজ্য করিতে সমর্থ হইতে না। আমি কেবল ভোষাদের হিতামুচানগরতম্ন ইইরা অনেক উপায় উত্তাবন ও মারাবল প্রকাশ পূর্বেক তাঁহাবিগকে নিপাতিত করিয়াছি। আমি বদি এক্সপ কুটিল ব্যবহার না করিতাম তাহা হইলে তোমাদিবের অয়লাভ রাজ্যলাভ ও অর্থলাভ কথনই হইতে না। বেধ, ভীম প্রভৃতি সেই চারি মহালা ভূমগুলে অতিরথ বলিরা প্রবিভ্ত আছিন। লোক-পালগণ সমবেত হইরাও তাঁহাবিগকে ধর্ম যুদ্ধে নিহত করিতে সমর্থ হইতেন না। আর বেধ সমরে জপরিআন্ত সদাধারী এই মুর্যোধনকে নওগারী কৃতান্তও ধর্ম যুদ্ধে বিনত্ত করিতে পারেন না; অত্তাব ভীম বে উহারে অসং উপায় অবলঘন পূর্বেক নিপাতিত করিয়াছেন, সে কথা আর আন্দোলন করিবার আবজক নাই। এইরপ প্রসিদ্ধ আহে বে শত্রু সংখ্যা বৃদ্ধি হলৈ তাহাবিগকে কুট যুদ্ধে বিনাশ করিবে। মহালা স্বরণণ কুট যুদ্ধের অস্করণ করিবাই অস্করণকে নিহত করিয়াছিলেন; তাহাবের অস্করণ করা সকলেরই কর্ত্রা।" এবন নিলক্ষি অধ্যা কোবা কোবাও ভানা বার না।

বিজ্ঞীয় জনের কৰিবত লেখনী চিক্ দেখা বার না। এ ভূতীয় ভারের বলিয়া নোধ কর।
নার্ড বিভীয় জনের হবি ক্ষভত, এই লেখক ক্লেবেক। শৈবাদি আবৈক্ষ বা
বৈক্ষাবোৰণত হালে হালে মহাভারতের কলেবর বাড়াইয়াছেন, ভাহা পূর্বে বলিয়াছি।
কার্যারা কেহ এখানে প্রহুকার, ইহাই সভব। আবার এ কাভ ক্ষভততের, ইহাও অসম্ভব
নাক্ষাবা নিক্ষাক্ষাক অতি করা ভারতবর্ষীয় কবিদের প্রকৃষ্টি বিভার মধ্যে। ও আভাও
ক্ষাতে পারে।

্রি বাই হউক, ইহার পরেই আবার দেখিতে পাই যে, প্র্য্যোধন অশ্বধামার নিকট বলিতেছেন, "আমি অমিডডেজা বাহুদেবের যাহাত্ম্য বিলক্ষণ অবগত আছি। তিনি আমারে ক্তিয় ধর্ম হইতে পরিভাই করেন নাই। অতএব আমার জ্ঞা শোক করিবার প্রয়োজন কি ?"

এমন বারোইয়ারি কাণ্ডের সমালোচনায় প্রবৃত হওয়া বিভূষনা নয় ?

### নবম পরিচ্ছেদ

#### যুদ্ধশেষ

আক্সায় মুদ্ধে প্রর্যোধন হত হইয়াছে বলিয়া যুধিষ্ঠিত্বের ভয় হইল যে, তপ:প্রভাব-শালিনী গান্ধারী শুনিয়া পাগুবদিগকে ভন্ম করিয়া ফেলিবেন। এ জ্ঞা তিনি কৃষ্ণকে অমুরোধ করিলেন যে, তিনি হস্তিনায় গমন করিয়া ধৃতরাষ্ট্র ও গান্ধারীকে শাস্ত করিয়া আন্ত্রন।

কথাটা প্রথম স্তরের নয়, কেন না এখানে যুখিষ্ঠির কৃষ্ণকে বলিভেছেন, "তুমি অব্যয়, এবং লোকের সৃষ্টি ও সংহারকর্জা।" ইহার কিছু পূর্বেই অর্জুনের রথ হইতে

"এক্ষে কণালে রতে. আরের কণাল লভে

আঙনের কণালে আওন।"

रेश जाक्षनरक बानि वर्ट, किंब এक्ट्रे छात्रास्त्र कतिरागरे बार्छ, यथा—

"হে আগ্নে। তুমি শল্পললাটবিহারী লোকধাংসকারী, তোমার শিখা আলাবিশিষ্ট হউক।" পাঠক ভারতচন্ত্রপ্রশীত অর্থামকলে দক্ষকৃত শিবনিন্দা বেথিবেন। এছের কলেবরবৃদ্ধিভাবে তাহা উদ্ধান্ত করিতে পারিলাম না।

<sup>া</sup> একটা উপাছরণ না বিলে, অনেক পাঠক বুবিতে পারিবেন না, সর জসীত্ত হওয়ার পর বিলাপকালে রতির সুবে ভারতচক্ষ বলিতেছেন,

কৃষ্ণ অবতরণ করার বে রব অশিরা নিয়াছিল। " অক্ট্রের বিজ্ঞানা মতে কৃষ্ণ বনিয়েন, "বন্ধার প্রভাবে পূর্বেই এই রবে অন্তি সংলয় হইয়াছিল। কেবল আমি উহাতে অধিষ্ঠান করিয়াছিলাম বলিয়া এ কাল শর্মান্ত দক্ত হয় নাই।" অব্যাৎ আমি দেবতা যা বিষ্ণু। ইহা বিতীয়, বা কৃতীয় ভব।

কৃষ্ণ হজিনার নিয়া বছরাই ও নামারীক কিছু বুকাইলেন। উচ্চ করা বা সমালোচনার যোগা কোন কথা নাই।

ভার পর, ছর্যোধন অধ্ধামাকে সেনাপতিছে বরণ করিলেন। কিছু ভগন সেনার সংখ্য সেই অধ্ধামা কুপাচার্য্য ও কুতবর্মা। এইখানে শল্যপর্ক শের।

ভাষার পর, সৌত্তিক পর্ব্ধ। সৌত্তিক পর্ব্ব, অভি ভীষণ ব্যাপারে পরিপূর্ণ। প্রথমাংশে অশ্বত্থামা চোরের মত নিশীধ কালে পাশুবলিবিরে প্রবিষ্ট হইয়া নিজাভিত্তৃত ধৃষ্টত্যায়, লিখণ্ডী, জৌপদীর পঞ্চ পুত্র, এবং সমস্ত পাঞ্চালগণকে, সেনা ও সেনাপভিগণকে বধ করিলেন। পঞ্চ পাশুব ও কৃষ্ণ ভিন্ন পাশুবপক্ষে আর কেহ রহিল না।

বস্তুতঃ এই কুককেতের যুদ্ধ কুরুপাঞালের যুদ্ধ। পাঞালেরা নির্কাণ হইলে যুদ্ধ শেষ হইল।

তাহার পরে, সৌন্তিক পর্বে একটা ঐবীক পর্বাধ্যায় আছে। অশ্বত্থামা এই চোরোচিত কার্য্য করিয়া পাশুবদিগের ভয়ে বনে গিয়া পুকায়িত হইলেন। পাশুবেরা পরদিন তাঁহার অন্বেষণে ধাবিত হইলেন। অশ্বত্থামা ধরা পড়িয়া আত্মরক্ষার্থ অভি ভয়ন্বর ব্রহ্মশিরা অস্ত্র পরিত্যাগ করিলেন। অর্জ্জনও তরিবারণার্থ ব্রহ্মশিরা অস্ত্রের প্রতিপ্রয়োগ করিলেন। তুই অস্ত্রের তেজে ব্রহ্মাশুব্দংসের সম্ভাবনা দেখিয়া ঋষিরা মিটমাট করিয়া দিলেন। অশ্বত্থামা শিরস্থিত সহজমণি কাটিয়া জৌপদীকে উপহার দিলেন। এ দিকে ব্রহ্মশিরা অস্ত্র পাশুববধ্ উত্তরার গর্ভ নষ্ট করিল।

এই সকল অনৈস্গিক ব্যাপার আম্বা ছাড়িয়া দিতে পারি। আমাদের সমালোচনার যোগ্য কৃষ্ণচরিত্র-ঘটিত কোন কথাই সৌপ্তিক পর্ব্বে নাই।

তার পর স্ত্রীপর্ব্ব। স্ত্রীপর্ব্ব আরও ভীষণ। নিহত বীরবর্গের স্ত্রীগণের ইহাতে আর্ত্তনাদ। এমন ভীষণ আর্ত্তনাদ আর কখন শুনা যায় নাই। কিন্তু কৃষ্ণসম্বন্ধীয় চুইটি কথা মাত্র আছে।

১। ধৃতরাষ্ট্র আলিজন কালে ভীমকে চুর্ণ করিবেন, কয়না করিয়াছিলেন। কিন্তু কৃষ্ণ তাঁহার জন্ত লোহভীম সংগ্রাহ করিয়া রাখিয়াছিলেন। অন্ধরাজা তাহাই চুর্ণ করিলেন। অনৈসর্গিক বৃত্তান্ত আমাদের পরিহার্য। এজন্ত এ সম্বন্ধে আর কিছু বলিবার নাই। ্ষ্টেন্টা আছাই) মুকো নিষ্ট আনেছ বিদাণ কৰিয়া শেষ কৃষ্টাই অভিনালয়ৰ প্ৰতিক্ষা স্থিতেন :—

শ্বিমান্ত ভবিবাৰ উপেকা প্ৰকাশন কৰিলে । তোমার বহুসংখাল ভুজা ও গৈল বিশ্বমান আছে; ভুষি বিশ্বমান কৰিলে । তোমার বহুসংখাল ভুজা ও গৈল বিশ্বমান আছে; ভুষি বাজ্বমানলথাল, বাজাবিশাবাৰ ও অসাধানণ বলবীগ্যশালী, তথাপি ভুমি ইক্ষা পূর্বাক কৌরবস্থানে বিনাপে উপেকা প্রকাশন করিয়াছ। অতএব তোমারে অবস্তই ইহার কলভোগ করিতে বইবে। আমি পভিজ্বমা দ্বারা বে কিছু তপাসক্ষয় করিয়াছি, সেই নিতান্ত তুর্গভতপাঞ্জাবে তোমারে অভিশাপ প্রদান করিছেছি, বে, ভূমি বেমন কৌরব ও পাণ্ডবগণের জ্ঞাতি বিনাশে উপেকা প্রকাশন করিয়াছ, তেমনি তোমার আগিনার জ্ঞাতিবর্গও তোমাকর্ত্বক বিনাই হইবে। অতংপর ঘট্টাল্পিশং \* বর্ষ সমুপন্থিত হইলে ভূমি অমাত্য, জ্ঞাতি ও প্রহীন ও বনচারী হইয়া অতি কুংসিত উপান্ধ বারা নিহত হইবে। তোমার ক্লবমনীগণও ভরতবংশীয় মহিলাগণের ভায় পুত্রহীন ও বন্ধবান্ধবহিনীন হইয়া বিলাপ ও পরিভাপ করিবে।"

কৃষণ, হাসিরা উত্তর করিলেন, "দেবি! আমা ব্যতিরেকে যতুবংশীয়দিগের বিনাশ করে, এখন আর কেছ নাই। আমি যে যতুবংশ ধ্বংস করিব, তাহা অনেক দিন অবধারণ করিয়া রাখিয়াছি। আমার যাহা অবশুকর্তব্য, এক্ষণে আপনি তাহাই কহিলেন। যাদবেরা মহুয়া বা দেবদানবগণেরও ব্ধ্যু নহে। স্কুতরাং তাঁহারা প্রস্পর বিনষ্ট হইবেন।"

এইরপে দিতীয় স্তরের কবি মৈসল পর্বের পূর্ববস্তুচনা করিয়া রাখিলেন। মৌসল পর্বে যে দিতীয় স্তরের তাহারও পূর্ববস্তুচনা আমরাও করিয়া রাখিয়াছি।

### দশম পরিচেছদ

#### বিধি সংস্থাপন

এক্ষণে আমর। অতি তৃত্তর কুরুক্ষেত্রযুদ্ধবিবরণ হইতে উত্তীর্ণ হইলাম। কুঞ্চরিত্র পুনর্ববার স্থবিমল প্রভাভাসিত হইতে চলিল। কিন্তু শান্তি ও অমুশাসন পর্বে কৃষ্ণ ঈশ্বর বলিয়া স্পষ্টতঃ স্বীকৃত।

বৃদ্ধাদির অবশেষে, অগাধবৃদ্ধি বৃধিষ্ঠির, আবার এক অগাধবৃদ্ধির খেলা খেলিলেন। তিনি অৰ্জুনকে বলিলেন, এত জ্ঞাতি প্রভৃতি বধ করিয়া আমার মনে কোন স্থখ নাই—

वहेजिरमध् वरमन (कम ?

শীন বনে বাইব, জিলা করিয়া দাইব। জালুন বড় রাগ করিবেন—ব্রিটারক ভানেত ব্যাইলেন। তবন অক্ট্র ক্ষিটিরে বড় ভারি বালায়বাদ উপস্থিত হইল। শেব, ভাষ, নইল, সহদেব, জৌপনী ও ভার কৃষ্ণ অনেক ব্যাইলেন। প্রবল্ভিড ব্যিটির কিছুতেই ব্যান না। স্থাল, মায়ল প্রভৃতি ব্যাইলেন। কিছুতেই না। শেব ক্ষের কথার মহাসমারোহের সহিত হকিনা প্রবেশ করিলেন।

কৃষ্ণ তাঁহাকে রাজ্যাভিষিক্ত করাইলেন। বৃথিটির কৃষ্ণের তব করিলেন। কে তব জগদীবরের। বৃথিটির কৃষ্ণের তব করিয়া নমন্বার করিলেন। কৃষ্ণ বর্কেনিট ; বৃথিটির আর কথন তাঁহাকে তব বা নমন্বার করেন নাই।

প্রদিকে কৌরবজ্ঞেষ্ঠ ভীম, শরশব্যায় শরান, তীত্র ষত্রণায় কাভর, উত্তরায়ণের প্রতীক্ষার শরীর রক্ষা করিতেছেন। তিনি ক্ষমিগণ পরিবৃত হইয়া, সর্ব্যময়, সর্বাধার, পর্মপুরুষ রক্ষকে ধ্যান করিতে লাগিলেন। তাঁহার স্ততিবাক্যে চঞ্চলচিত্ত হইয়া রুক্ষ বৃথিচিরাদি সঙ্গে লইয়া ভীমকে দর্শন দিতে চলিলেন। পথে যাইতে যাইতে বৃথিচির উপযাচক হইয়া পরশুরামের উপাধ্যান কৃক্ষের নিকট শ্রবণ করিলেন।

কৃষ্ণ যুধিন্তিরকে এইরূপ অনুমতি করিয়াছিলেন যে, ভীম্মের নিকট জ্ঞানলাভ কর।
ভীম সর্বাধর্মবেন্তা; তাঁহার মৃত্যুর পর তাঁহার জ্ঞান তাঁহার সঙ্গে যাইবে; তাঁহার মৃত্যুর
পূর্বে সেই জ্ঞান জগতে প্রচারিত হয়, ইহা তাঁহার ইচ্ছা। এই জ্ঞা তিনি বুধিন্তিরক্ষে
তাঁহার নিকট জ্ঞানলাভাদিতে উপদেশ দিয়াছিলেন। ভীমকেও যুধিন্তিরাদিকে ধর্মোপদেশ
দিয়া অনুগৃহীত করিতে আদেশ করিলেন।

ভীম স্বীকৃত হইলেন না। বলিলেন, ধর্ম কর্ম সবই ডোমা হইতে; তুমিই সব জান; তুমিই যুধিষ্ঠিরকে উপদেশ প্রদান কর। আমি আপনি শরখচিত হইরা মুমূর্ ও অত্যস্ত ক্লিষ্ট, আমার বৃদ্ধিজংশ হইতেছে; আমি পারিয়া উঠিব না। তখন কৃষ্ণ বলিলেন, আমার বরে তোমার শরাঘাতনিবন্ধন সমস্ত ক্লেশ বিদ্রিত হইবে, তোমার অন্তঃকরণ জ্ঞানালোকে সমূজ্জল হইবে, বৃদ্ধি অব্যতিক্রান্ত থাকিবে; তোমার মন কেবল সন্ত্রণাঞ্জয় করিবে। তুমি দিব্যচক্ষু:প্রভাবে ভৃতভবিশ্বং সমস্ত দেখিবে।

কৃষ্ণের কুপায় সেইরূপই ্ইল। কিন্তু তথাপি ভীম আপত্তি করিলেন। কুঞ্চক বলিলেন, "তুমি স্বয়ং কেন যুধিষ্ঠিরকে হিতোপদেশ প্রদান করিলে না !"

উত্তরে কৃষ্ণ বলিলেন, সমস্ত হিভাহিত কর্ম আমা হইতে সম্ভূত। চল্রের শীতাংশু ঘোষণাও যেরূপ, আমার যশোলাভ সেইরূপ। আমার এখন ইচ্ছা আপনাকে ন্যত্তি কৰ্মী কৰি। আমান সম্পায় বৃদ্ধি দেই কয় আপনাতে কৰ্মৰ ক্ষিয়াছি ইত্যাৰি।

তথ্য ভীয় প্রস্কৃতিতে ব্যিতিরকে বর্মতন্ত গুনাইতে প্রয়ন্ত ইলেন। রাজবর্ম আশিদ্ধর্ম, এবং মোক্ষধর্ম অতি সবিস্তারে শুনাইলেন। "মোক্ষধর্মের পর পান্তিপর্ব সমাপ্ত।

এই শান্তিপর্বে তিন স্তরই দেখা যায়। প্রথম স্তরই ইহার ক্ষাল, ও তার শর যিনি বেমন ধর্ম বৃথিয়াছেন, তিনিই তাহা শান্তিপর্বেজ্জ করিয়াছেন। ইহার মধ্যে আমাদের সমালোচনার যোগ্য একটা শুক্তর ক্ষথা আছে। কেবল ধার্মিককে রাজ্য করিলেই ধর্মরাজ্য সংস্থাপিত হইল না। আজ ধার্মিক যুখিন্তির রাজা ধর্ম্মাত্মা; কাল তাঁহার উত্তরাধিকারী পাপাত্মা ইইজে পারেন। এই জন্ম ধর্মরাজ্য সংস্থাপন করিয়া, তাহার রক্ষার জন্ম ধর্মাত্মমত ব্যবহা বিধিবদ্ধ করাও চাই। রণজ্য, রাজ্য স্থাপনের প্রথম কার্য্য মাত্র; তাহার শাসন জন্ম বিধি ব্যবস্থাই (Legislation) প্রধান কার্য্য। কৃষ্ণ সেই কার্য্যে ভীত্মকে নিযুক্ত করিলেন তাহার বিশেষ কারণ ছিল; আদর্শ নীতিজ্ঞই তাহা লক্ষিত করিতে পারেন। কৃষ্ণ সেই সকল কারণ নিজেই ভীত্মকে বৃথাইতেছেন।

শ্বাপনি বরোর্দ্ধ এবং শান্তজ্ঞান এবং জ্বনাচারসম্পন্ন। রাজধর্ম ও অপরাপর ধর্ম কিছুই আপনার অবিধিত নাই। জন্মাবধি আপনার কোনও দোবই লক্ষিত হয় নাই, নরপতিগণ আপনারে সর্ব্বধর্মবেজা বিদিয়া কীর্দ্ধন করিয়া থাকেন। অতএব পিতার জায় আপনি এই ভূপালগণকে নীতি উপদেশ প্রদান করন। আপনি প্রতিনিয়ত শ্ববি ও দেবগণের উপাসনা করিয়াছেন। এক্ষণে এই ভূপতিগণ আপনার নিকট ধর্মবিভান্ধ প্রবিশোধস্ক ইইয়াছেন। অতএব আপনাকে অবক্তই বিশেষক্রপে সমস্ত ধর্মকীর্ত্তন করিতে হইবে। পণ্ডিতদিগের মতে ধর্মোপদেশ প্রদান করা বিধান ব্যক্তিরই কর্তব্য।

ভার পর অফুশাসন পর্বা। এখানেও হিভোপদেশ; বৃধিষ্ঠির শ্রোভা, ভীম বক্তা। কতকগুলা বাজে কথা লইয়া, এই অফুশাসন পর্বে প্রথিত হইয়াছে। সমুদয়ই বোধ হয় তৃতীয় স্তরের। তন্মধ্যে আমাদের প্রয়োজনীয় বিষয় কিছু নাই।

পরিশেষে ভীম স্বর্গারোহণ করিলেন। ইহাই কেবল প্রথম স্তরের।

# अकारन निहरक्त

## **41410**

ভীমের অর্গারোহণের পর, ধ্বিতির আবার কাঁদিয়া ভাসাইরা দিলেন। বাহানা লইলেন, বনে যাইব। অনেকে অনেক প্রকার ব্যাইলেন। কিন্তু কৃষ্ণ এবার রোগের প্রকৃত উষধ প্রয়োগ করিলেন। সেরুপ রোগ নির্ণয় করা আর কাছারও সাধ্য নছে। যুধিষ্ঠিরের প্রকৃত রোগ অহঙ্কার। ইংরেজি বিভালয়ে শিখায় Pride শব্দ অহঙ্কার শব্দের প্রতিশব। বস্তুত: তাহা নহে। -অহকার ও মাৎস্থ্য পৃথক্ বস্তু। "আমি এই সকল করিতেছি," "ইছা আমার," "এই আমার মুখ," "ইছা আমার ছঃখ," এইরূপ জ্ঞানই অহঙ্কার। এই যুধষ্ঠিরের ছংখের কারণ। আমি এই পাপ করিয়াছি—আমার এই শোক উপস্থিত; আমি লইয়াই সব, অতএব আমি বনে যাইব, ইত্যাদি আত্মাভিমানই ৰ্ধিভিরের এই কাঁদাকাটির মূলে আছে। সেই মূলে কুঠারাঘাত প্রকৃত বৃধিভিরকে উদ্ধৃত করা, এই ধর্ম্মবেত্তপ্রেষ্ঠের উদ্দেশ্য। এক্স্ম তিনি পরুষবাক্যে বৃধিষ্ঠিরকে কহিলেন, "আপনার এখনও শত্রু অবলিষ্ট আছে। আপনার শরীরের অভ্যস্তরে যে অহভাররূপ হর্জ্য শত্রু রহিয়াছে, তাহা কি আপনি নিরীক্ষণ করিতেছেন না 🕍 এই বলিয়া 🗃 কৃষ তত্বজ্ঞান ছারা অহকারকে বিনষ্ট করার সহজে একটি রূপক বৃধিষ্টিরকে শুনাইলেন। ভার পর তিনি যুধিষ্ঠিরকে যে অত্যুৎকৃষ্ট জ্ঞানোপদেশ দিলেন, তাহা সবিস্তারে উদ্ভূত করিভেছি। বে নিকামধর্ম আমরা গীভায় পড়ি, ভাহা এখানেও আছে। এইরূপ অভি মহং ধর্মোপদেশেই কৃষ্ণচরিত্র বিশেষ ক্ষৃত্তি পায়।

"হে ধর্মরাজ! ব্যাধি তৃই প্রকার, শারীরিক ও মানসিক। ঐ তৃই প্রকার ব্যাধি পরস্পরের সাহায্যে পরস্পর সমৃৎপন্ন হইরা থাকে। শরীরে যে ব্যাধি উপস্থিত হয়, তাহারে শারীরিক এবং মনোমধ্যে যে পীড়া উপস্থিত হয়, তাহারে মানসিক ব্যাধি কহে। কয় পিড় ও বায়ু এই তিনটি শরীরের গুণ, য়খন এই তিন গুণ সমভাবে অবস্থান করে, তথন শরীরকে হস্থ এবং য়খন ঐ গুণত্রয়ের মধ্যে বৈষম্য উপস্থিত হয়, তথনই শরীরকে অস্থ বলা বায়। পিজের আধিক্য হইলে কয়ের হ্রাস ও কয়ের আধিক্য হইলে পিজের হাস হইয়া থাকে। শরীরের ভায় আত্মারও তিনটি গুণ আছে। ঐ তিনটি গুণের নাম সন্ধ, য়জ্ব ও তম। ঐ গুণত্রয়ের মধ্যে একের আধিক্য হইলে শাজার হায়ালাভ হয়। ঐ গুণত্রয়ের মধ্যে একের আধিক্য হইলে অগ্রের হাস হয়। হর্ব উপস্থিত হইলে শোক এবং শোক উপস্থিত হইলে হর্ব তিরোহিত হইয়া য়য়। ত্রখের সময় কি কেহ স্থায়্তব করে এবং স্বের সময় কি কাহার দ্বংগায়্তব হয়? য়হা

হাইক, একলে অসম্ভাৰ উত্তাই কৰ্মণ কৰা আগনাৰ কৰ্জন্য নতে। হাথ ছংখাতীত প্ৰৱেশকে ক্ষাণ কৰাই আগনাৰ বিষয়ে। \* \* \* পূৰ্বে তীক্ত হোগানিব সৃষ্টিত আগনাৰ বিষয়ে। কৰ্মণ উপায়ত হাইছাছিল, একৰে একমাত্ৰ অহলাৱেৰ সহিত ভাষা অপেকা অধিক ভীষণ সংগ্ৰাম সমুপন্থিত হাইছাছে। ঐ বৃত্তা অপেকা অধিক ভীষণ সংগ্ৰাম সমুপন্থিত হাইছাছে। ঐ বৃত্তা অভিমুখীন হণ্ডৱা আগনাৰ অবশু কৰ্জন্য। বোগ ও ভত্পযোগী কাৰ্য্য সমুদায় অবলয়ন কৰিলেই এই বৃত্তা অজ্ঞান্ত কৰিতে পাৰিবেন। এই যুক্তা অৱলাভ কৰিতে পাৰিবেন। এই যুক্তা অৱলাভ কৰিতে পাৰিবেন। এই মুক্তা অহলাভ কৰিতে না পাৰিলে ছংখেৰ প্ৰিনীমা থাকিবে না। অভএব আপনি আমাৰ এই উপলেশাহ্নসাবে অচিবাৎ অহ্বাবকে প্ৰাজৱপূৰ্বক লোক প্ৰিত্যাগ কৰিছা অস্থানিতে গৈছক বাজ্য প্ৰতিপালন কৰ্মন।

হে ধর্মরাজ। কেবল রাজ্যাদি পরিত্যাগ করিয়া সিদ্ধিলাভ করা কদাপি সম্ভবপর নহে। ইন্তিয় সমুলায়কে পরাজয় করিতে পারিলেও সিদ্ধিলাভ হয় কি না সন্দেহ। যাহারা রাজ্যানি বিষয় সমুলায় পরিত্যাগ করিয়াও মনে মনে বিষয়ভোগের বাসনা করে, তাহাদিগের ধর্ম ও হথ ভোমার শত্রুগণ লাভ করুক। মমতা সংসার-প্রান্তির ও নির্মমতা ব্রহ্মলান্ডের কারণ বলিয়া নির্দিষ্ট হইয়া থাকে। ঐ বিক্রধর্মাবলম্বী মমতা ও নির্মানতা লোকসমুদায়ের চিত্তে অলক্ষিতভাবে অবস্থানপূর্বক পরস্পার পরস্পারকে আক্রমণ ও পরাক্ষ করিয়া থাকে। যে ব্যক্তি ঈশবের অন্তিত্বের অবিনশ্বরতানিবন্ধন জগতের অন্তিত্ব অবিনশ্বর বলিয়া विचान करत्रन, धार्मिन्नराग प्रदिनाण कतिराम कार्याम करियान दिश्मानारण मिश्र स्ट्रेंटिक स्थान । य वाकि चावत-ৰক্ষসংৰ্শিত সমূলায় অগতের আধিপত্য লাভ করিয়াও মমতা পরিত্যাগ করিতে পারেন, তাঁহাকে কথনই गरमाद्रभारं यद्भ रहेरा हम ना। जात्र स वाकि जातरा कनम्नामि वादा सीविकानिकीह कतियास বিষয়বাসনা পরিত্যাগ করিতে না পারে, তাহারে নিশ্চয়ই সংসারজালে জড়িত হইতে হয়। অতএব ইব্রিয় ও বিষয় সমুদায় মায়াময় বলিয়া নিশ্চয় করা তোমার অবশ্য কর্তব্য। যে ব্যক্তি এই সমুদায়ের প্রতি किছুমাত মমতা না করেন, তিনি নিশ্চয়ই সংসার হইতে মুক্তিলাভে সুমর্থ হন। কামপুরভন্ত মুট ব্যক্তিরা কলাচ প্রশংসার আম্পদ হইতে পারে না। কামনা মন হইতে সমুৎপন্ন হয়; উহা সমুদায় প্রবৃত্তির মুল কারণ। যে সম্পায় মহাত্মা বহু জল্মের অভ্যাস বশত: কামনারে অধ্যাত্রণে পরিজ্ঞাত হইয়া ফললাভের বাসনা সহকারে দান, বেদাধ্যয়ন, তপ্রা, ব্রত, ষজ, বিবিধ নিয়ম, ধ্যানমার্গ ও যোগমার্গ আঞ্চয় না করেন. ভাঁহারাই এককালে কামনারে পরাজয় করিতে সমর্থ হন। কামনিগ্রহই মুগার্থ ধর্ম ও মোক্ষের বীক্সমুক্ত मत्मक नाष्ट्र ।

অতংশর পুরাবিং পণ্ডিতগণ যে কামগীতা কীর্দ্ধন করিয়া থাকেন, আমি একণে তোমার নিকট তাহা কহিতেছি, শ্রুবণ কর। কামনা স্বাং কহিয়াছে যে, নির্মাণতা ও গোগাভ্যাস ভিন্ন কেইই আমারে পরাক্ষম করিতে সমর্থ হয় না। যে ব্যক্তি জপাদি কার্য্য ছারা আমারে জয় করিতে চেষ্টা করে, আমি তাহার মনে অভিমানরূপে আবিভূতি হইয়া তাহার কার্য্য বিকল করিয়া থাকি। যে ব্যক্তি বিবিধ যক্তাহার ছারা আমারে পরাজিত করিতে চেষ্টা করে, আমি তাহার মনে অক্ষমধ্যগত জীবাত্মার ভ্রায় ব্যক্তরূপে উদিত হই। যে ব্যক্তি বেদবেদাত সমালোচন ছারা আমারে শাসন করিতে বত্বানু হয়, আমি ভাহার মনে

বাৰ্মান্তৰ্যন্ত কৰিব আৰু জাত অব্যাহ্মানেশ কৰিব। যে ব্যক্তি হৈব্য যাবা লাবাৰে কৰু ভবিতে চেইন কৰে, আমি কথনই ভাষাৰ সন্ধৃতিতে অপনীত কই না। যে ব্যক্তি অপতা বাবা লাবাৰে প্ৰাঞ্জ জাৱিছে বছ কৰে, আমি ভাষাৰ ভপতাভেই প্ৰায়্ত্তি কই এবং যে ব্যক্তি যোকাৰ্থী কইবা আমাৰে কৰু ক্ৰিডে বাসনা কৰে, আমি ভাষাৰে গক্ষা কৰিবা নৃত্য ও উপহাস কৰিবা থাকি। পণ্ডিভেবা আমাৰে স্বাঞ্জেৱ লবংগ ও সনাভন বনিবা নিৰ্দেশ কৰিবা থাকেন।

হে ধর্মরাজ। এই আমি আগনার কামণীতা সবিভরে কীর্ত্তন করিলাম। অতএব কামনারে পরাজয় করা নিতান্ত তুংসাধ্য। আগনি বিধিপূর্কক অখমেধ ও অক্সান্ত স্থান্তর অমুঠান করিয়া কামনারে ধর্মবিবরে নীত কলন। বারংবার বন্ধবিরোগে অভিভূত হওয়া আগনার নিতান্ত অমুচিত। আগনি অহতাপ ঘারা কথনই তাঁহাদিগের প্নদর্শন লাভে সমর্থ হইবেন না। অতএব এক্ষণে মহাসমারোহে স্থান্তর বজ্ঞ সম্পায়ের অহঠান কলন, তাহা হইলেই ইহলোকে অতুল কীর্ত্তি ও পরলোকে উৎকৃত্ত গতি লাভ করিতে সমর্থ হইবেন।

### बाम्भ পরিচ্ছেদ

#### কুক্তপ্রাণ

ধর্মরাজ্ঞা সংস্থাপিত হইল; ধর্মপ্রচারিত হইয়াছে। পাশুবদিগের সঙ্গে কৃষ্ণের জন্ম এ গ্রন্থের সম্বন্ধ ; মহাভারতে যে জন্ম কৃষ্ণের দেখা পাই, তাহা সব ফুরাইল। এইখানে কৃষ্ণ মহাভারত হইতে অন্তর্হিত হওয়া উচিত। কিন্তু রচনাকণ্ড্তিপীড়িতেরা তত সহজে কৃষ্ণকে ছাড়িবার পাত্র নহেন। ইহার পরে অর্জুনের মুখে তাঁহারা একটা অপ্রাসঙ্গিক, অন্তৃত কথা তৃলিলেন। তিনি বলিলেন, তৃমি যুদ্ধকালে আমাকে যে ধর্মোপদেশ দিয়াছিলে, সব ভূলিয়া গিয়াছি। আবার বল। কৃষ্ণ বলিলেন, কথা বড় মন্দ। আমার আর সে সব কথা মনে হইবে না। আমি তখন যোগযুক্ত হইয়াই সে সব উপদেশ দিয়াছিলাম। আর তৃমিও বড় নির্কোধ ও প্রাজাশ্যা; তোমায় আর কিছু বলিতে চাহিনা। তথাপি এক পুরাতন ইতিহাস শুনাইতেছি।

কৃষ্ণ ঐ ইতিহাসোক্ত ব্যক্তিকে অবলম্বন করিয়া, অর্জ্জুনকে আবার কিছু তত্ত্তান শুনাইলেন। পূর্বে যাহা শুনাইয়াছিলেন, ভাহা গীতা বলিয়া প্রসিদ্ধ। এখন বাহা শুনাইলেন, গ্রন্থকার ভাহার নাম রাখিয়াছেন "অনুগীতা।" ইহার এক ভাগের নাম "বাহ্মণগীতা।" THE PERSONAL PROPERTY ASSESSMENT ASSESSMENT AND THE PARTY MANAGEMENT ASSESSMENT ASSESSME অনেক শ্রমি প্রমান করি এই এই ভারতের মধ্যে সহিবিট হইলা, প্রকাশে মহাভারতের করে विनेता क्रिजिन । अरे नकन ब्राइत मध्या नर्काक्षर ग्रीडा, किस अनुसनिएक मानक সারস্ত কৰা শাভ্যা বায়। অহুণীতাও উত্তম গ্রন্থ। "ভট্ট মোক্ষমূলর," ইহাকে তাঁহার "Sacred Books of the East" নামক গ্রন্থাবলী মধ্যে স্থান দিয়াছেন। এব্রুক্ত কাৰীনাথ গ্রাম্ক ভেলাভ . এক্ষণে যিনি বোম্বাই হাইকোর্টের জল, ডিনি ইহা ইংরাজিভে অমুবাদিত করিয়াছেন। কিন্তু গ্রন্থ যেমনই হউক, ইহাতে আমাদের কোন প্রয়োজন নাই। গ্রন্থ বেমনুই হউক, ইহা কুফোজি নহে। গ্রন্থকার, বা অপর কেহ, যেরূপ অবতারণা করিয়া, ইহাকে কুঞ্জের মূখে উক্ত করিয়াছেন, তাহাতে বুঝা যায় যে, ইহা কুষোক্ত নহে; জ্বোড়া দাগ বড় স্পষ্ট, কষ্টেও জ্বোড় লাগে নাই। গীতোক্ত ধর্মের সঙ্গে অমুগীতোক্ত ধর্মের এরপ কোন সাদৃশ্য নাই যে, ইহাকে গীতাবেন্তার উক্তি বিবেচনা করা যায় না। প্রীযুক্ত কাশীনাথ ত্রাম্বক, নিজকৃত অনুবাদের যে দীর্ঘ উপক্রমণিকা লিখিয়াছেন, তাহাতে সস্তোষজ্পনক প্রমাণ প্রয়োগের দ্বারা এই সিদ্ধান্তে উপস্থিত হইয়াছেন যে, অমুগীতা, গীতার অনেক শতাব্দী পরে রচিত হইয়াছিল। সে প্রমাণের বিস্তারিত আলোচনার আমাদের প্রয়োজন নাই। কৃষ্ণচরিত্রের কোন অংশই অমুগীতার উপর নির্ভর করে না। ভবে, অমুগীতা ও ব্রাহ্মণগীতা (বা ব্রহ্মগীতা ) যে প্রকৃত পক্ষে প্রক্ষিপ্ত, তাহার প্রমাণার্থ ইহা বলিলেই যথেষ্ট হইবে যে. পর্ব্বাসংগ্রহাধ্যায়ে ইহার কিছুমাত্র প্রসঙ্গ নাই।

অর্জুনকে উপদিষ্ট করিয়া, কৃষ্ণ অর্জুন ও যুধিন্টিরাদির নিকট বিদায় গ্রহণপূর্বক দারকা যাত্রা করিলেন। এই বিদায় মানবপ্রকৃতিস্থলভ স্নেহাভিব্যক্তিতে পরিপূর্ণ। কৃষ্ণের মানবিকভার পূর্বে পূর্বের আমরা অনেক উদাহরণ দিয়াছি। অভএব ইহার সবিস্তার বর্ণন নিপ্রয়োজন।

পথিমধ্যে উত্তরমূনির সঙ্গে কৃষ্ণের সাক্ষাৎ বর্ণিত হইয়াছে। কৃষ্ণ যুদ্ধ নিবারণ করেন নাই, বলিয়া উত্তর তাঁহাকে শাপ দিতে প্রস্তুত। কৃষ্ণ বলিলেন, শাপ দিও না, দিলে তোমার তপঃক্ষয় হইবে, আমি সদ্ধিস্থাপন করিবার চেষ্টা করিয়াছিলাম, আর আমি জগদীখর। তখন উত্তর তাঁহাকে প্রণাম করিয়া স্তব করিলেন। কৃষ্ণের বিশ্বরূপ দেখিতে চাহিলেন; কৃষ্ণেও বিশ্বরূপ দেখাইলেন। তার পর জাের করিয়া উত্তরকে অভিলয়িত বরদান করিলেন। তাহার পর চন্ডাল আসিল, কুকুর আসিল, চন্ডাল উত্তরকে কুকুরের প্রস্তাব খাইতে বলিল, ইত্যাদি, ইত্যাদি নানাক্ষপ বীভংস ব্যাপার আছে। এই

উভরণমাসম বৃদ্ধান্ত মহাভারতের পর্কানবোহাধ্যারে নাই; স্কৃতরাং ইছা মহাভারতের আন্দ নহে। কালেই এ সহজে আমাদের কোন কথা বলিবার প্রয়োজন নাই। স্পষ্টত: এবানে কৃতীয় তার বেখা যায়।

ধারকায় গিয়া কৃষ্ণ বন্ধুবান্ধবের সঙ্গে মিলিড ইইলে বস্থাদেব তাঁহার নিকট বৃদ্ধবৃত্তান্ত শুনিতে ইচ্ছা করিলেন। কৃষ্ণ বৃদ্ধবৃত্তান্ত পিতাকে যাহা শুনাইলেন, তাহা সংক্ষিপ্ত, অত্যক্তিশৃষ্ঠা, এবং কোন প্রকার অনৈসর্গিক ঘটনার প্রসঙ্গদোবরহিত। অথচ সমস্ত স্থুল ঘটনা প্রকাশিত করিলেন। কেবল অভিমন্থাবধ গোপন করিলেন। কিন্তু স্কুজা তাঁহার সঙ্গে ধারকায় গিয়াছিলেন, স্কুজা অভিমন্থাবধের প্রসঙ্গ স্বয়ং উত্থাপন করিলেন। তথ্ন কৃষ্ণ সে বৃদ্ধান্তও সবিস্তারে বলিলেন।

এদিকে যুধিষ্ঠির, কৃষ্ণের বিদায়কালে তাঁহাকে অনুরোধ করিয়াছিলেন যে, অশ্বমেধ যজ্ঞকালে পুনর্ব্বার আসিতে হইবে। এক্ষণে সেই যজ্ঞের সময় উপস্থিত। অতএব তিনি যাদবগণ পরিবৃত হইয়া পুনর্ব্বার হস্তিনায় গমন করিলেন।

কৃষ্ণ তথার আসিলে, অভিমন্থাপদ্ধী উত্তরা একটি মৃতপুত্র প্রসব করিলেন। কৃষ্ণ তাহাকে পুনজ্জীবিত করিলেন। কিন্তু ইহা হইতে এমন সিদ্ধান্ত করা যায় না যে, কৃষ্ণ এশী শক্তির প্রয়োগদ্বারা এই কার্য্য সম্পাদন করিলেন। এখনকার অনেক ডাক্তারই মৃতসন্তান ভূমিষ্ঠ হইলে তাহাকে পুনর্জীবিত করিতে পারেন ও করিয়া থাকেন এবং কিরপে করিতে পারেন, তাহা আমরা অনেকেই জানি। ইহা দ্বারা কেবল ইহাই প্রমাণিত হইতেছে যে, যাহা তখনকার লোক আর কেহ জানিত না, কৃষ্ণ তাহা জানিতেন। তিনি আদর্শ মনুষ্য, এজন্ত সর্ববিপ্রকার বিভাও জ্ঞান তাঁহার অধিকৃত হইয়াছিল।

তার পর নির্বিদ্ধে যজ্ঞ সম্পন্ন হইল। কৃষ্ণও দারকায় পুনরাগমন করিলেন। তার পর আর পাগুবগণের সঙ্গে তাঁহার সাক্ষাৎ হয় নাই।

### क्षत्रम गाउँदक्त

#### The state of the s

ভার পর, আঞ্জমবাসিক পর্বে। ইহার সঙ্গে কৃষ্ণের কোন সম্বন্ধ নাই। ভার পর, অভি ভয়াবহ মৌসল পর্বে। ইহাতে সমস্ত বছবংশের নিঃশেষ ধ্বংস ও কৃষ্ণ বলরামের দেহত্যাগ কথিত হইরাছে। যছবংশীয়েরা পরস্পরকে নিহত করিয়াছিলেন। কৃষ্ণ নিজে এই মহাভয়ানকব্যাপার নিবারণের কোন উপায় করেন নাই—বরং অনেক যাদব ভাঁছার হস্তে নিধন প্রাপ্ত হইয়াছিল, এইরূপ কথিত হইয়াছে।

সে বৃত্তান্ত এইরূপে বর্ণিত হইয়াছে। গান্ধারীকথিত ষ্টুড্রিংশং বংসর অতীত হইয়াছে। যাদবেরা অত্যন্ত ত্নীতিপরায়ণ হইয়া উঠিয়াছেন। একদা, বিশ্বামিত্র, কণ্ণ ও নারদ এই লোকবিশ্রুত ঋষিত্রয় দ্বারকায় উপস্থিত। ত্র্বিনীত যাদবেরা কৃষ্ণপুত্র শাস্বকে মেয়ে সাজাইয়া ঋষিদিগের কাছে লইয়া গিয়া বলিলেন, ইনি গর্ভবতী, ইহার কি পুত্র হইবে ? পুরাণেতিহাসে ঋষিগণ অতি ভয়ানক ক্রোধপরবশ স্বরূপ বর্ণিত হইয়া থাকেন। কথায় কথায় তাঁহাদের অভিসম্পাতের ঘটা দেখিলে, তাঁহাদিগকে জিতেন্দ্রিয় ঈশ্বরপরায়ণ খিন না বলিয়া, অতি নৃশংস নরপিশাচ বলিয়া গণ্য করিতে হয়। এখনকার দিনে যে কেহ ভল্রলোক এমন একটা তামাসা হাসিয়া উড়াইয়া দিত; অস্ততঃ একটু তিরস্কার বাক্যই যথেষ্ট হয়। কিন্তু এই জিতেন্দ্রিয় মহর্ষিগণ একেবারে সমস্ত যত্ত্বংশ ধ্বংসপ্রাপ্ত হইবে বলিয়া অভিসম্পাত করিলেন। বলিলেন, লোহময় মূসল প্রস্ব করিবে, আর সেই মুসল হইতে কৃষ্ণ বলরাম ভিন্ন সমস্ত যত্ত্বংশ ধ্বংসপ্রাপ্ত হইবে। কৃষ্ণ এ কথা অবগত হইলেন। তিনি বলিলেন, মূনিগণ যাহা বলিয়াছেন তাহা অবশ্য হইবে। শাপ নিবারণের কোন উপায় করিলেন না।

অগত্যা শাস্ব, পুরুষই হউক আর যাই হউক, এক লোহার মুসল প্রসব করিল। যাদবগণের রাজা ( কৃষ্ণ রাজা নহেন, উগ্রাসেন রাজা বা প্রধান ) ঐ মুসল চূর্ণ করিতে আজ্ঞা দিলেন। মুসল চূর্ণ হইল—চূর্ণ সকল সমুদ্রে নিক্ষিপ্ত হইল। এদিকে যাদবগণকে সমস্ত ধর্ম পরিত্যাগ করিজেন। তখন কৃষ্ণ তাঁহাদিগের "বিনাশ বাসনায়" যাদবগণকে প্রভাসতীর্থে যাত্রা করিতে বলিলেন।

প্রভাসে আসিয়া, যাদবগণ স্থরাপান করিয়া নানাবিধ উৎসব করিতে লাগিল। শেষে পরস্পর কলহ আরম্ভ করিল। কুরুক্তেত্তের মহারধী সাত্যকি প্রথম বিবাদ আরম্ভ বিশেষ কিনি বছর্মার সাকে বিবাদ করিলে প্রত্যাহ বাজ্যকির পান্যবাহন করিলেন।

করিলেন করিলেন। তথ্ন কৃতব্যার আজি গোলি (যানবেরা, বুলি, ভানি, মারুল, কুকুর ইতি ভিল্ল ভিল্ল করিলেন) সাজ্যকি ও প্রায়ুকে নিহত করিল।

ভান কুকুর কুকুর ইতি ভিল্ল ভিল্ল করিলেন। সাজ্যকি ও প্রায়ুক্তে নিহত করিলেন, এবং ভদারা আনেক যাদর নিপাতিত করিলেন। প্রয়ুদ্ধরে আছে যে এই শরগাছ মুসলচূর্দ্ধ, যাহা রাজ্যজ্ঞালুসারে সমুজে নিজিপ্ত হইয়াছিল, তাহা হইতে উৎপন্ন হইয়াছিল। মহাভারতে সে কথাটা পাইলাম না, কিন্তু লিখিত আছে যে কৃষ্ণ এরকামুষ্টি গ্রহণ করাতে ভাষা মুসলরূপে পরিণত হইল, এবং ইহাও আছে যে ঐ স্থানের সমুদান এরকাই রাজ্মণ-শাপে মুসলীভূত হইয়াছিল। যাদবগণ তখন ঐ সকল এরকা গ্রহণপূর্বক পরস্পার নিহত করিতে লাগিল। এইরূপে সমস্ত যাদবগণ পরস্পারকে নিহত করিলেন। তখন দাকক (কৃষ্ণের সারখি) ও বজ্র (যাদব) কৃষ্ণকৈ বলিলেন, "জনার্দ্দন! আপনি এক্ষণে অসংখ্য লোকের প্রাণসংহার করিলেন, অতংপর চলুন, আমরা মহাত্মা বলভজের নিকট যাই।"

কৃষ্ণ দাক্ষককে হস্তিনায় অর্জুনের নিকট পাঠাইলেন। অর্জুন আসিয়া যাদবদিগের কুলকামিনীগণকে হস্তিনায় লইয়া যাইবে, এইরূপ আজ্ঞা করিলেন। বলরামকে কৃষ্ণ যোগাসনে আসীন দেখিলেন। তাঁহার মুখ হইতে একটি সহস্রমস্তক সর্প নির্গত হইয়া সাগর, নদী, বরুণ, এবং বাস্থুকি প্রভৃতি অস্তু সর্পাণ কর্তৃক স্তুত হইয়া সমুজ মধ্যে প্রবেশ করিল। বলরামের দেহ জীবনশৃত্য হইল। তখন কৃষ্ণ স্বয়ং মর্ত্তালোক ত্যাগ বাসনায় মহাযোগ অবলম্বনপূর্বক ভূতলে শয়ন করিলেন। জরা নামে ব্যাধ মৃগজ্ঞমে তাঁহার পাদপত্ম শর্জারা বিদ্ধ করিল। পরে আপনার অম জানিতে পারিয়া শক্ষিত মনে কৃষ্ণের চরণে নিপতিত হইল। কৃষ্ণ ভাহাকে আশাসিত করিয়া আকাশমণ্ডল উদ্ভাসিত করিয়া স্বর্গে গমন করিলেন।

এদিকে অর্জুন দারকায় আসিয়া রামকৃষ্ণাদির ঔর্জদৈহিক কর্ম সম্পাদন করিয়া যাদবকুলকামিনীগণকে লইয়া হস্তিনায় চলিলেন। পথিমধ্যে দুষ্যুগণ লাঠি হাতে তাঁহাকে আক্রেমণ করিল। যিনি পৃথিবা জয় করিয়াছিলেন, এবং ভীম্ম কর্ণের নিহস্তা, তিনি লগুড়ধারী চাষাদিগকে পরাভ্ত করিতে পারিলেন না। গাণ্ডীব তুলিতে পারিলেন না। ক্লিজ্বণী, সভ্যভামা, হৈমবতী, জাম্ববতী প্রভৃতি কৃষ্ণের প্রধানা মহিষীগণ ভিন্ন আরু সকলকেই দুষ্যুগণ হরণ করিয়া লইয়া গেল।

. In the same and the college; you make all entere bright when we निर्माणकारत नविकार कतिरक प्रसार । किन्न काहा काल कविरत त्य, व्यक्तिक कुन जना কিছু বাকি বাবে; ভাষা তড় শীৰ ভাৰে করা বায় না। বাববেরা পানাসক্ত ও চুনাভি-প্রায়ণ হইয়াছিল ; ইহা পূর্বে কবিত হইয়াছে ৷ ভাষারা সকলে এক বংশীয় নহে ়েছির ভিন্ন বংশীয়, এবং অনেক সময়ে প্রস্পার বিরুদ্ধাচারী। কুলকেত্রের বৃদ্ধে বাকেয় সাভ্যকি ও কৃষ্ণ পাণ্ডবপক্ষে, কিন্তু অন্ধক ও ভোজবংশীয় কৃতবর্ষা, ছর্ব্যোধনের পক্ষে। তার পর, यानवित्रात्र क्रिक तांका क्रिक नां, छे शहरमनह्क कथन तांका वना श्रेता थारक, किन्न यामवित्रात मर्था क्टरे बाका नरहन, रेहारे धानिक। कृत्कत्र स्थाधिका रहणू, जिनि यानवश्रसत्र निका ছিলেন, কিন্তু তাঁহার অঞ্জ বলরামের সলে তাঁহার মততেদ দেখা যায়, এবং শান্তিপর্কে দেখিতে পাই ভীম একটি কৃষ্ণনারদসংবাদ বলিভেছেন, তাহাতে কৃষ্ণ নারদের কাছে ছঃখ করিতেছেন যে, তিনি জ্ঞাতিগণের মনোরঞ্জনার্থ বহুতর যত্ন করিয়াও কৃতকার্য্য হইতে পারেন नाहै। এ সকল कथा পূর্বে বলিয়াছি। অতএব, যখন যাদবেরা, পরস্পার বিছেষবিশিষ্ট, স্ব স্থাপান, অত্যস্ত বলদৃত্ত, ছুর্নীভিপরায়ণ, এবং সুরাপান নিরত 🕶 তখন তাঁহারা যে পরস্পর বিবাদ করিয়া যতৃকুলক্ষয় করিবেন এবং ওল্লিবন্ধন কৃষ্ণ বলরামেরও যে ইচ্ছাধীন বা অনিচ্ছাধীন দেহান্ত হইবে, ইহা অনৈস্গিক বা অসম্ভব নহে। বোধ হয়, এরূপ একটা কিম্বদন্তী প্রচলিত ছিল, এবং তাহার উপর পুরাণকারগণ যত্বংশধ্বংস স্থাপিত করিয়াছেন। অতএব এ অংশের মৌলিকভার পুছাত্নপুছা বিচারে আমাদের কোন প্রয়োজন নাই। ভবে কেবল ছই একটা কথা বলা আবশ্যক। লিখিত হইয়াছে যে, যত্বংশধ্বংস নিবারণ জক্ত কৃষ্ণ কিছুই করেন নাই, বরং ভাহার আ**নু**ক্ল্যই করিয়াছিলেন। ইহাও যদি সভ্য হয় ভাহাতে কৃষ্ণচরিত্রের অসঙ্গতি বা অগৌরব কিছুই দেখি না। আদর্শ মন্থ্যু, আদর্শ মন্থ্যুর উপযুক্ত কাজই করিয়াছিলেন। তাঁহার আত্মীয় বা অনাত্মীয় কেহনাই—আদর্শ পুরুষের ধর্মই আত্মীয়। যতুবংশীয়েরা যথন অধার্দ্মিক হইয়। উঠিয়াছিল, তখন তাহাদের দণ্ড ও প্রয়োজনীয়-স্থলে বিনাশসাধনই জাঁহার কর্ত্তব্য। যিনি জরাসন্ধ প্রভৃতিকে অধর্মাত্মা বলিয়াই বিনষ্ট করিলেন, তিনি যাদবগণকে অধর্মাত্মা দেখিয়া তাহাদের যদি বিনষ্ট না করেন তবে তিনি ধর্মের বন্ধু নহেন, আত্মীয়গণের বন্ধু, আপনার বন্ধু, ধর্ম্মের পক্ষপাতী নহেন, আপনার পক্ষপাতী, বংশের পক্ষপাতী। আদর্শ ধর্মাত্মা, তাহা হইতে পারেন না—কৃষ্ণও তাহা হয়েন নাই।

বাদবের। এমন মভালক্ত ছিলেন যে, কৃষ্ণ বলরার বোষণা করিরাছিলেন বে, ছারকার বে হারা প্রকৃত করিবে তাহাকে
পুলে বিব। আমি পাশ্চাত্য রাজপুরবরণকে এই নীতির অনুবর্তী হইতে বলিতে ইক্ষা করি।

্লাক্তের প্রথমটোরে কারণটা কতক মনিশ্চিত বহিল। চারি প্রকার কারথ নির্দেশ করা নাইতে পারে।

্রপ্রথম, টাল্বয়স-ছইলরি সম্প্রদায় বলিতে পারেন, কৃঞ্চ, জুলিয়স্ কাইসরের মন্ত, ছেব্রিমিট্ট বন্ধুগণ কর্তৃক নিহত হইয়াছিলেন। এরপ কথা কোন প্রস্থেই নাই।

দিতৌর, ভিনি যোগাবলম্বন করিয়া দেহত্যাগ করিয়াছিলেন। পাশ্চাত্য-বৈজ্ঞানিকদিগের শিখ্যগণ যোগাবলম্বনে দেহত্যাগের কথাটার বিশ্বাস করিবেন না। আমি নিজে
অবিশ্বাসের কারণ দেখি না। বাঁহারা যোগাত্যাসকালে নিশ্বাস অবক্ষত্ম করা অভ্যাস্ত্র
করিয়াছেন, তাঁহারা নিশ্বাস অবক্ষত্ম করিয়া আপনার মৃত্যু সম্পাদন করিতে পারেন না,
এমন কথা আমি সাহস করিয়া বলিতে পারি না। এরপ ঘটনা বিশ্বস্তম্ত্রে শুনাও গিয়া
থাকে। অক্তে বলিতে পারেন, ইহা আত্মহত্যা, স্বতরাং পাপ; স্বতরাং আদর্শ মন্তব্যের
অনাচরণীর, আমি ঠিক তাহা বলিতে পারি না। প্রাচীন বয়সে, জীবনের কার্য্য সমস্ত
সম্পার হইলে পরে, ঈশ্বরে লীন হইবার জন্ম, মনোমধ্যে তল্ময় হইয়া, শাসরোধকে আত্মহত্যা
বলিব, না "ঈশ্বরপ্রাপ্তি" বলিব ? সেটা বিচারস্থল। আত্মহত্যা মহাপাপ স্বীকার করি,
জীবনশেষে যোগবলে প্রাণত্যাগও কি তাই ?

তৃতীয়, জরাব্যাধের শরাঘাত।

চতুর্থ, এই সময়ে কুষ্ণের বয়স শত বর্ষের অধিক হইয়াছিল, বলিয়া বিষ্ণুপুরাণে ক্ষিত হইয়াছিল। এ জরাব্যাধ, জরাব্যাধি নয় ত ?

যাঁহারা কৃষ্ণকৈ মনুখ্যমাত্র বিবেচনা করিয়া তাঁহার ঈশ্বরছ স্থীকার করেন না, তাঁহারা এই চারিটি মতের যে কোনটি গ্রহণ করিতে পারেন। আমি কৃষ্ণকৈ ঈশ্বরাবভার বলিয়া স্বীকার করি। অভএব আমি বলি কৃষ্ণের ইচ্ছাই কৃষ্ণের দেহত্যাণের কারণ। আমার মত ইহা বটে যে, জগতে মনুখ্যম্বের আদর্শ প্রচার তাঁহার ইচ্ছা এবং সেই ইচ্ছা পূরণজন্ম তিনি মানুষীশক্তির ছারা সকল কর্ম নির্বাহ করেন, কিন্তু তাহা বলিলেও ঈশ্বরাবভারের জন্মমৃত্যু তাঁহার ইচ্ছাধীন মাত্র বলিতে হইবে। অভএব আমি বলি কৃষ্ণের ইচ্ছাই কৃষ্ণের দেহত্যাগের একমাত্র কারণ।

মৌসলপর্ক মহাভারতের প্রথম স্তরের অস্তর্গত কি না, তাহার আমি বিচার করি নাই। বিশেষ প্রয়োজন নাই, বলিয়া সমালোচনা করি নাই। বিশেষ প্রয়োজন নাই, কেন, তাহাও বলিয়াছি। স্থল ঘটনাটা কতক সত্য বলিয়াই বোধ হয়। তবে তাহা হইলেও, ইহা যে মহাভারতের প্রথম স্তরের অস্তর্গত নহে বলিয়াই বোধ হয়। যাহা পুরাধ

উইনিবালে আছে, ইফলীবনবটিত অমল জার কোন ঘটনাই সহাভারতে নাই। এইটিই কেবল পুরাণাদিতেও আছে, হরিবালেও আছে, মহাভারতেও আছে। পাওবদিগের সহজে বাহা কিছু কৃষ্ণ করিয়াছিলেন, ভাহা ভিন্ন আর কোন কৃষ্ণবৃত্তাত মহাভারতে নাই; ও থাকিবার সন্তাবনা নাই। এইটিই কেবল সে নিয়ম বহিত্তি। কৃষ্ণ এখানে ঈশ্বরাবভার, এটি বিভীয় বা ভৃতীয় স্তরের চিহ্ন পূর্কে বলিয়াছি। এরপ বিবৈচনা করিবার অভাভ হেতুও নির্দেশ করা বাইতে পারে, কিন্ত প্রয়োজনাভাব। তবে, ইহা বলা কর্ত্বা যে অফ্টেমণিকাধ্যায়ে মৌসলপর্কের কোন প্রসঙ্গই নাই। পরীক্ষিতের জন্মবৃত্তান্তের পরবর্ত্তী কোন কথাই অফ্টেমণিকাধ্যায়ে নাই। আমার বিবেচনায় পরীক্ষিতের জন্মই আদিম মহাভারতের শেষ। ভার পরবর্ত্তী যে সকল কথা, তাহা বিতীয় বা তৃতীয় স্তরের।

## দিতীয় পরিচ্ছেদ

#### উপসংহার

সমালোচকের কার্য্য প্রয়োজনামুসারে দ্বিষ ;—এক প্রাচীন কুসংস্কারের নিরাস ;
অপর সত্যের সংগঠন । কৃষ্ণচরিত্রে প্রথমোক্ত কার্য্যই প্রধান ; এজস্থ আমাদিগের সময়
ও চেষ্টা সেই দিকেই বেশী গিয়াছে। কৃষ্ণের চরিত্রে সভ্যের নৃতন সংগঠন করা অভি
হুরুহ ব্যাপার, কেন না, মিথ্যা ও অভিপ্রকৃত উপস্থাসের ভঙ্গে অগ্নি এখানে এরপ
আচ্ছাদিত যে, তাহার সন্ধান পাওয়া ভার। যে উপাদানে গড়িয়া প্রকৃত কৃষ্ণচরিত্র পুন:
সংস্থাপিত করিব, ভাহা মিথ্যার সাগরে ভুবিয়া গিয়াছে। আমার যত দ্র সাধ্য, তত দ্র
আমি গড়িসাম।

উপসংহারে দেখা কর্ত্তব্য যে, যতচুকু সত্য পুরাণেতিহাসে পাওয়া যায়, ততচুকুতে কৃষ্ণচরিত্রে কিরূপ প্রতিপন্ন হইল।

দেখিয়াছি, বাল্যে কৃষ্ণ শারীরিক বলে আদর্শ বলবান্। তাঁহার অশিক্ষিত বলপ্রভাবে বৃদ্দাবন হিংস্রজন্ত প্রভৃতি হইতে সুরক্ষিত হইত। তাঁহার অশিক্ষিত বলেও কংসের মল্লপ্রভৃতি নিহত হইয়ছিল। গোচারণকালে গোপালগণের সঙ্গে সর্বাদা ক্রীড়াও ব্যায়ামাদিতে তিনি শারীরিক বলের কৃষ্ঠি জন্মাইয়াছিলেন। দেখিয়াছি, ক্রতগমনে কাল্যবনও তাঁহাকে পারেন নাই। কৃষ্ণক্ষেত্রের যুদ্ধে তাঁহার রথসঞ্চালনবিভার বিশেষ প্রশাসা দেখা যায়।

নাই বল লিকিড হইলে, তিনি লে সময়ের করিয়সমাজে সর্বপ্রধান অন্তবিং করিয়া
নায় হইয়াছিলেন। কেছ কথন উাহাকে পরাভূত করিতে পারে নাই। তিনি কলে,
জনাসন্ধ, লিভেপাল প্রভৃতি দে সময়ের সর্বপ্রধান যোক্গণের সঙ্গে, এবং অক্তান্ত বছতর
রাজসংশির সঙ্গে,—কাশী, কলিজ, পৌশুক, গাঁহার প্রভৃতি রাজাদিগের সঙ্গে বৃদ্ধে নিযুক্ত
হইয়াছিলেন, সকলকেই পরাভূত করিয়াছিলেন, কেহ কখন তাঁহাকে পরাভূত করিতে
পারে নাই। তাঁহার মুদ্ধশিছোরা, যথা—সাত্যকি ও অভিমন্ত্য মুদ্ধে প্রায় অপরাজেয়
হইয়াছিলেন। স্বয়ং অর্জ্বনও তাঁহার নিকট কোন কোন বিষয়ে মুদ্ধসম্বন্ধে শিশুত স্বীকার
করিয়াছিলেন।

কেবল শারীরিক বলের ও শিক্ষার উপর যে রণপট্তা নির্ভর করে, পুরাণেভিহাসে তাহারই প্রশংসা দেখিতে পাওয়া যায়। কিন্তু সেরপ রণপট্তা এক জন সামাশ্র সৈনিকেরও থাকিতে পারে। সৈনাপত্যই যোজার প্রকৃত গুণ। সৈনাপত্যে সে সময়ের যোজ্গণ পট্ট ছিলেন না। মহাভারতে বা পুরাণে কাহারও সে গুণের বড় পরিচয় পাই না, ভীমের বা অর্জুনেরও নহে। কৃষ্ণের সৈনাপত্যের বিশেষ কিছু পরিচয় পাওয়া যায়, জরাসজমুদ্ধে। তাঁহার সৈনাপত্য গুণে কুলা যাদবসেনা জরাসজের সংখ্যাভীত সেনা মথুরা হইতে বিমুখ করিয়াছিল। সেই অগণনীয়া সেনার কয়য়, যাদবসেনার ছারা অসাধ্য জানিয়া মথুরা পরিত্যাগ, নৃতন নগরীর নির্মাণার্থ সাগরত্বীপ ছারকার নির্মাচন, এবং তাহার সম্মুখন্থ রৈবতক পর্বতমালায় হর্ভেছ হুর্গঞ্জোনির্মাণ যে রণনীতিজ্ঞতার পরিচয়, সেরপ পরিচয় পুরাণেভিহাসে কোন ক্রিয়েরই পাওয়া যায় না। পুরাণকার ঋষিদিগের ইহা অবোধগম্য—অতএব ইহাও এক অক্সতর প্রমাণ যে রুষ্ণেভিহাস তাঁহাদের কল্পনামাত্রপ্রস্ত নহে।

শ্রীকৃষ্ণের জ্ঞানার্জনী বৃত্তি সকলও চরমক্মূর্ত্তি প্রাপ্ত, তাহারও যথেষ্ট পরিচয় পাওয়া গিয়াছে। তিনি অন্বিতীয় বেদজ্ঞ, ইহাই ভীম্ম তাঁহার অর্থ প্রাপ্তির অম্মতর কারণ বলিয়া নির্দিষ্ট করিয়াছিলেন। শিশুপাল সে কথার অম্ম উত্তর দেন নাই, কেবল ইহাই বলিয়াছিলেন যে, তবে বেদব্যাস থাকিতে কৃষ্ণের পূজা কেন ?

কৃষ্ণের জ্ঞানার্জনী রৃত্তি সকল যে চরমোংকর্য প্রাপ্ত হইয়াছিল, কৃষ্ণপ্রচারিত ধর্ম্মই ইহার তীরোজ্জল প্রমাণ। এই ধর্ম যে কেবল গীতাতেই পাওয়া যায়, এমত নহে, মহাভারতের অফ্র স্থানেও পাওয়া যায়, ইহা দেখিয়াছি। কৃষ্ণক্ষিত ধর্মের অপেক্ষা উন্নত, সর্ববলোকহিতকর, সর্বজনের আচরণীয় ধর্ম আর কখন পৃথিবীতে প্রচারিত হয় নাই, ইহা প্রস্থান্তার বলিয়াছি। এই ধর্মে যে জ্ঞানের পরিচয় দেয়, তাহা প্রায় মনুষ্যাতীত। কৃষ্ণ নাছ্ৰীশক্তির হারা সকল কার্য্য সিদ্ধ করেন, ইয়া আমি পুনঃ পুনঃ বলিরাছি, ও প্রমাণীকৃত্তত্ব করিতেছি। কেবল এই দীতার, প্রীকৃষ্ণ প্রায় অনন্তভানের আধার লইয়াছেন।

সর্বজ্ঞনীন বর্ষ হইতে অবতরণ করিয়া রাজধর্মে বা রাজনীতি সম্বন্ধে দেখিতে পাই যে, কুজের জ্ঞানার্জনী বৃত্তি সকল চরমক্ষুর্তি প্রাপ্ত । তিনিই সর্বজ্ঞের্চ এবং সন্ধান্ত রাজনীতিজ্ঞ বলিয়াই যুধিনির ব্যাসদেবের পরামর্শ পাইয়াও কুজের পরামর্শ ব্যতীত রাজস্ম যক্তে হস্তার্শণ করিলেন না। অবাধ্য যাদবেরা এবং বাধ্য পাওবেরা তাঁহাকে না জিজ্ঞাসা করিয়া কিছু করিতেন না। জরাসদ্ধকে নিহত করিয়া, কারাক্ষ রাজগণকে মুক্ত করা, উন্নত রাজনীতির অতি উৎকৃষ্ট উদাহরণ—সাম্রাজ্য হাপনের অল্লায়াসসাধ্য অথচ পরম ধর্ম্মা উপায়। ধর্মরাজ্য সংস্থাপনের পর, ধর্মরাজ্য শাসনের জন্ম রাজধর্মনিয়োগে ভীম্মের ছারা, রাজব্যবন্থা সংস্থাপন করান, রাজনীতিক্সতার ছিতীয় অতিপ্রশংসনীয় উদাহরণ। আরও অনেক উদাহরণ পাঠক পাইয়াছেন।

কৃষ্ণের বৃদ্ধি, চরম ক্ষৃত্তি প্রাপ্ত হইয়াছিল বলিয়া, তাহা দর্বব্যাপিণী, দর্বদর্শিনী সকল প্রকার উপায়ের উন্তাবিনী, ইহা আমরা পুনঃ পুনঃ দেখিয়াছি। মনুয়াশরীর ধারণ করিয়া যত দ্র দর্বজ্ঞ হওয়া যায়, কৃষ্ণ তত দ্র দর্বজ্ঞ। অপূর্ব্ব অধ্যাত্মতম্ব, ও ধর্মাতম্ব, যাহার উপরে আজিও মনুয়াবৃদ্ধি আর যায় নাই, তাহা হইতে চিকিৎসাবিজ্ঞা ও সঙ্গীতবিজ্ঞা, এমন কি অখপরিচর্য্যা পর্যান্ত তাঁহার আয়ত্ত ছিল। উত্তরার মৃত পুত্রের পুনজ্জীবন একের উদাহরণ; বিখ্যাত বংশীবিজ্ঞা দ্বিতীয়ের, এবং জয়জ্ঞথবধের দিবসে অস্থের শ্লোদারে তৃতীয়ের উদাহরণ।

কৃষ্ণের কার্য্যকারিণী বৃত্তি সকলও চরমক্ষুর্ত্তি প্রাপ্ত। তাঁহার দাহদ, ক্ষিপ্রকারিতা, এবং সর্ব্বকর্ষ্মে তৎপরতার অনেক পরিচয় দিয়াছি। তাঁহার ধর্ম্ম এবং সভ্য যে অবিচলিত, এই প্রছে তাহার প্রমাণ পরিপূর্ণ। সর্বজ্ঞনে দয়া ও প্রীতিই এই ইতিহাসে পরিক্ষৃতি হইয়াছে। বলদৃপ্তগণের অপেক্ষা বলবান্ হইয়াও লোকহিতার্থ তিনি শাস্তির জম্ম দৃচ্যত্ম এবং দৃতপ্রতিজ্ঞ। তিনি সর্ব্বলোকহিতিষা, কেবল মন্ত্র্যের নহে—গোবংসাদি তির্যাক্ যোনির প্রতিও তাঁহার দয়া। গিরিযজ্ঞে তাহা পরিক্ষৃত্ত। ভাগবতকারক্থিত বাল্যকালে বানর্দিগের জম্ম নবনীত চুরির এবং ফলবিক্রেত্রীর কথা কত দ্র কিম্বদৃষ্ঠীমূলক, বলা যায় না—কিন্তু যিনি গোবংসের উত্তম ভোজন জম্ম ইক্রযজ্ঞ বন্ধ করাইলেন, ইহাও তাহার চরিত্রান্থ্যাদিত। তিনি আত্মীয় স্বন্ধন জ্ঞাতি গোষ্ঠীর কিন্ত্রপ হিতৈষী, তাহা দেখিয়াছি, কিন্তু ইহাও দেখিয়াছি আত্মীয় পাপাচারী ইইলে তিনি তাহার শক্ষ। তাহার অপরিসীম

ক্ষাৰা কৰিবাহি ৰাখান ইবাৰ নেৰিবাহি যে সময় ইপাণ্ড লেখিব বিলি নাৰাটাৰিক বন্ধে অনুষ্ঠিতভাৱে প্ৰথমিন কৰেন। ডিনি স্বান্তিন, কিছু লোকহিতাৰে প্ৰথমেন নিনালৈক কিনি কুটিৰ হাতেন না। কৰে মাতৃত লোক্ষাৰা বাহা, নিজনানক ভাষা — সিন্তুৰভাৱ পুঞা, উভনুকেই স্থিত ক্ষিত্ৰেন; ভাৱ প্ৰ, প্ৰিনেত্ৰ প্ৰথ বান্ত্ৰেন। স্থাপানী এ কুম্বিকিশ্যাৰৰ হুইপেণ্ড, ভাহানিগ্ৰুণ্ড কলা ক্ষিত্ৰেন না।

ক্ষিত্র সকল শ্রেষ্ঠ বৃত্তি কৃষ্ণে চরসকৃষ্টি প্রাপ্ত ইইরাছিল বলিয়া, চিত্তরজিনী ইজির অনুষ্ঠিত ডিনি অপরাক্ষি ছিলেন না, কেন না ডিনি আন্দর্শ মন্ত্রয়। যে জন্ম বৃদ্যাব্ধে ক্ষেত্রীলা, পরিণত বয়সে সেই উদ্দেশ্তে সমুজবিহার, বমুনাবিহার, বৈবতকবিহার। তাহার বিভারিত কর্মি। আবশুক বিবেচনা করি নাই।

কেবল একটা কৰা এখন ৰাকি আছে। ধর্মতবে বলিয়াছি, ভক্তিই মছরের আধানা বন্ধি। কৃষ্ণ আদর্শ মন্ত্রা, মন্ত্রীদের আদর্শ প্রচারের জন্ম অবতীর্ণ—ভাঁচার ভক্তির কৃষ্ণি দেখিলাম কই ? কিছু বদি ভিনি দিবরাবভার হয়েন, তবে ভাঁচার এই ভক্তির পাত্র কে ? ভিনি নিজে। লিজের প্রতি যে ভক্তি, সে কেবল আপনাকে পরমায়া হইছে মভিন্ন হইলেই উপস্থিত হয়। ইহা জ্ঞানমার্গের চরম। ইহাকে আম্বরতি বলে। ছালোগ্য উপনিবদে উহা এইরূপ কথিত হইয়াছে। "য এবং পশুবেবং মন্বান এবং বিজ্ঞাননাম্বরভিরাত্বভাঁত আশ্বমিপুন আল্বাননাম্বর ক্রতাতি।"

িবে ইহা দেখিয়া, ইহা ভাবিয়া, ইহা জানিয়া, আত্মায় রত হয়, আত্মাতেই ক্রীড়াশীল হয়, আত্মাই যাহার মিথুন ( সহচর ), আত্মাই যাহার আনন্দ, সে ব্যাটু।"

ইহাই সীভায় ব্যাখ্যাত হইয়াছে। কৃষ্ণ আত্মারাম; আত্মা জগন্ময়; তিনি সেই জগতে শ্রীতিবিশিষ্ট। প্রমাত্মার আত্মরতি আর কোন প্রকার বৃষিতে পারি না। অন্ততঃ আমি বৃষাইতে পারি না।

উপসংহারে বক্তব্য, কৃষ্ণ সর্বব্য সর্বস্থারে সর্বস্থারে অভিব্যক্তিতে উজ্জ্ব। তিনি অপরাজ্বের, অপরাজিত, বিশুদ্ধ, পূণ্যময়, প্রীতিময়, দয়ায়য়, অয়ুষ্ঠেয় কর্ম্মে অপরাজ্ব্য— ধর্মাত্মা, বেদজ্ঞ, নীতিজ্ঞ, ধর্মজ্ঞ, লোকহিতৈবী, স্থায়নিষ্ঠ, ক্ষমাশীল, নিরপেক্ষ, শাস্তা, নির্মম, নিরহজার, যোগমুক্ত, তপস্বী। তিনি মায়ুষী শক্তির ভারা কর্ম নির্বাহ করেন, কিন্তু ভাঁহার চরিত্র অমাস্থ্য। এই প্রকার মায়ুষী শক্তির ভারা অতিমান্ত্র চরিত্রের বিকাশ হইতে তাঁহার মন্ত্রত্ব বা ঈশ্বরত্ব অনুমিত করা বিধেয় কি না, তাহা পাঠক আপন বৃদ্ধিবিবেচনা

বহাভারতের বে সকল আংশ তাঁহাকে শিবোপাসক বলিরা বর্ণিত হইরাছে, তাহা প্রক্রিপ্তর লক্শবিশিষ্ট।

## tor as fair time. Fruit

चम्ताद दित करितव। द्विति शैकालाः सहस्त्र ८६ का व्यवसाय स्वयस्त्र चन्न व्यवसाय स्वयस्त्र चन्न व्यवसाय स्वयस्त्र चन्न सिप्ता Davids चार्कार्यस्य साथ बाह्य सीम्प्राह्मस्य स्वयस्त्र स्वयस्त्र स्वयस्त्र क्ष्यस्त्र क्ष्यस्त्र क्ष्यस्त्र क्ष्यस्त्र क्ष्यस्त्र क्ष्यस्त्र क्ष्यस्त्र क्ष्यस्त्र क्ष्यस्त्र व्यवस्त्र व्यवस्त्र भावस्त्र वास्त्र व्यवस्त्र व्यवस्त्र भावस्त्र वास्त्र क्ष्यस्त्र स्वयस्त्र क्ष्यस्त्र व्यवस्त्र व्यवस्त्र मानाद न्रस्त्र व्यवस्त्र स्वयस्त्र व्यवस्त्र मानाद न्रस्त्र वन्त्र-

नीकाश्याद कार्यमाद्य काश्यक्षात्रमात्र है। भृतीत्रव्यक्ष्यः वाणि सर्वव्यामात्र एक श्रदम् ।

नमाख

# জাঙ্গত (ক)

A CONTRACT OF THE PROPERTY OF

( ১৫ পূর্রা, ২২ পংক্তির পর পড়িতে হইবে )

আমি জানি যে আধুনিক ইউরোপীয়েরা এই সকল ইউহাসবেন্তাদিগকে (Livy, Herodotus প্রভৃতিকে) আদর করেন না। কিন্তু জাহারা এমন বলেন না যে ইহাদের গ্রন্থ অনৈস্গিক ব্যাপারে পরিপূর্ণ, এই জন্মই ইহারা পরিত্যাজ্য। তাহারা বলেন যে, ইহারা যে সকল সময়ের ইতিহাস লিখিয়াছেন, সে সকল সময়ে ইহারা নিজেও বর্ত্তমান ছিলেন না, কোন সমসাময়িক লেখকেরও সাহায্য পান নাই; অতএব তাঁহাদের গ্রন্থেই উপর, প্রকৃত ইতিহাস বলিয়া, নির্ভর করা যায় না। এ কথা যথার্থ, কিন্তু লিবি বা হেরোভোটস্ অপেক্ষা মহাভারতের সমসাময়িকতা সম্বন্ধে দাবি দাওয়া কিছু বেশী, তাহা এই গ্রন্থে সময়ায়্তরে প্রমাণীকৃত হইবে। এই পর্যাস্ত এখন বলিতে ইচ্ছা করি যে, আধুনিক ইউরোপীয় সমালোচকেরা যাহাই বলুন, প্রাচীন রোমক বা গ্রীক্ লিবি বা হেরোভোটসের গ্রন্থকে কখন অনৈতিহাসিক বলিতেন না। পক্ষাস্তরে এমন দিনও উপস্থিত হইতে পারে যে, Gibbon বা Froude অসমসাময়িক বলিয়া পরিত্যক্ত হইবেন। আর আধুনিক সমালোচকের দল যাই বলুন, লিবি বা হেরোভোটস্কে একেবারে পরিত্যাগ করিয়া রোম বা গ্রীসের কোন ইতিহাস আজিও লিখিত হয় না।

পাঠক মনে রাখিবেন যে, অনৈসর্গিকতার বাহুল্যঘটিত যে দোষ, তাহারই বিচার হইতেছে। এ বিষয়ে ইউরোপীয়দিগের পদচিহ্নানুসরণই যদি বিভাবুদ্ধির পরাকাষ্ঠার পরিচয় হয়, তবে আমরা এখানে সে গৌরবে বঞ্চিত নহি। তাঁহারা দ্বির করিয়াছেন যে, ভারতবর্ষের পূর্বতন অবস্থা জানিবার জন্ম দেশীয় প্রস্থ সকল হইতে কোন সাহায্য পাওয়া যায় না, কেন না সে সকল অভিশয় অবিশাসযোগ্য, কিন্তু গ্রীক্ লেখক Megusthener এবং Ktesias এ বিষয়ে অভিশয় বিশাসযোগ্য—সে জন্ম ইহারাই সে বিষয় ইউরোপীয় লেখকদিগের অবলম্বন। কিন্তু এই লেখকদিগের ক্ষুত্র গ্রন্থগুলিতে যে রাশি রাশি অস্তুত্র, অলীক, অনৈসর্গিক উপস্থাস পাওয়া যায়, তাহা মহাভারতের লক্ষ শ্লোকের ভিতরও পাওয়া যায় না। এ গ্রন্থগুলি বিশাসযোগ্য ইতিহাস, আর মহাভারত অবিশাসযোগ্য কাব্য!! কি অপরাধে ?

## क्रांड्य । ४)

## (विकीय वंश्व, संपन्न नावित्वहरू )

আথর্কবেদের উপনিষদ সকলের মধ্যে একখানির নাম গোপালতাপনী। কৃকের গোপম্র্তির উপাসনা ইহার বিষয়। উহার রচনা দেখিরা বোধ হয় যে, অধিকাংশ উপনিষদ্ অপেকা উহা অনেক আধুনিক। ইহাতে কৃষ্ণ যে গোপগোপীপরিবৃত, ভাহা বলা হইরাছে। কিন্তু ইহাতে গোপগোপীর যে অর্থ করা হইরাছে, ভাহা প্রচলিত অর্থ হইডে ভিন্ন। গোপী অর্থে অবিভা কলা। টীকাকার বলেন,

"গোপায়ন্তীতি গোপ্য: পালনশক্তয়:।" আর গোপীজনবল্লভ অর্থে "গোপীনাং পালনশক্তীনাং জন: সমূহ: তথাচ্যা অবিভা: কলাশ্চ তাসাং বল্লভ: স্বামী প্রেরক ঈশ্বর:।"

উপনিষদে এইরপ গোপীর অর্থ আছে, কিন্তু রাসলীলার কোন কথাই নাই। রাধার নামমাত্র নাই। এক জন প্রধানা গোপীর কথা আছে, কিন্তু তিনি রাধা নহেন, তাঁহার নাম গান্ধবর্বী। তাঁহার প্রাধান্তও কামকেলিতে নহে—তত্ত্বজ্লিজ্ঞাসায়। ব্রহ্মবৈবর্ত্ত-পুরাণে আর জয়দেবের কাব্যে ভিন্ন কোন প্রাচীন গ্রন্থে রাধা নাই।

## ক্রোড়পত্র ( গ )

( ১৫৪ পৃষ্ঠা, ১২ ছত্তের পর )

লক্ষণাহরণ ভিন্ন যত্বংশধ্বংসেও শাস্থের নায়কতা দেখা যায়। তিনিই পেটে মুসল জড়াইয়া মেয়ে সাজিয়াছিলেন। আমি এই প্রস্থের সপ্তম খণ্ডে বলিয়াছি যে, এই মৌসলপর্ব্ব প্রক্রিপ্ত। মুসল-ঘটিত বৃদ্ধান্তটা অভিপ্রকৃত, এজন্ত পরিত্যাজ্য। জাম্ববতীর বিবাহের পরে স্মুভজার বিবাহ,—অনেক পরে। স্মুভজার পৌত্র পরিক্রিৎ যখন ৩৬ বংসরের তখন যত্বংশধ্বংস। স্মৃতরাং যত্বংশধ্বংসের সময় শাস্থ প্রাচীন। প্রাচীন ব্যক্তির গর্ভিণী সাজিয়া ঋষিদের ঠকাইতে বাওয়া অসম্ভব।

## ক্রোড়পত্র (घ)

## (२८० भूका, क्हें लाहें)

এই অংশ ছাপা হওয়ার পর জানিতে পারিলাম যে ইছার অক্তর পাঠও আছে, যথা—"নিগ্রহাদ্ধশাস্তাণাম্।" এ ছলে নিগ্রহ অর্থে মধ্যাদা। যথা—

> "নিগ্ৰহো ভং সনেহপি ভাং মৰ্ব্যাদামাঞ্চ বন্ধনে।" ইভি মেদিনী।

> "নিপ্ৰহো ভৰ্মনে প্ৰোক্তো মধ্যানায়াক বন্ধনে।" ইভি বিশ্ব।

"নিয়মেন বিধিনা গ্রহণং নিগ্রহং।" ইজি চিন্তামণিং।"

#### শুদ্দিপত্র

| পৃষ্ঠা শংকি | 404        | 95         |
|-------------|------------|------------|
| 4 8         | জায়াত্মনে | জেয়াস্থনে |
| 3.5         | পিতৃতি:    | পিতৃভি:    |
| 186 19      | পরামর্থ    | পরামর্শ    |

# মাইকেল মধুসূদন দত্তের

## সম্পূৰ্ব ৰাংলা প্ৰস্থাৰলী

## (১) কাব্য এবং (২) বিবিধ— সূই খণ্ডে প্রকাশিত হইয়াছে।

#### এই সংক্ষরণের বৈশিষ্ট্য

পাঠঃ মণুস্দনের বিভিন্ন গ্রন্থের পাঠ এরপ বন্ধের সহিত কখনও নির্ণীত হয় নাই। প্রচলিত বাজার-সংস্করণের সকলগুলিই বে অসংখ্য ভূলে ভরা, এই সংস্করণের সহিত সেগুলি মিলাইয়া দেখিলেই তাহা প্রমাণিত হইবে। মণুস্দনের জীবিতকালের শেব সংস্করণের পাঠ মূল বলিয়া ধরা হইয়াছে।

মুদ্রেণ ঃ নৃতন পাইকা অক্ষরে মূল এবং খল পাইকা অক্ষরে টাকা মুদ্রিত হইতেছে।

পাঠিতে : মধুস্দনের জীবিতকালের সকল সংস্করণের পাঠতের প্রদর্শিত হইয়াছে। বে-সকল পুত্তকে প্রথম ও শেব সংস্করণের পাঠে মিল নাই সেই সকল পুত্তকের শেবে প্রথম সংস্করণও সম্পূর্ণ পুনমুদ্রিত হইয়াছে।

টীকাঃ এই বিভাগে ত্রহ শব্দ ও বাক্যাংশের অর্থ দেওয়া হইয়াছে; ম্লের মুক্তাকর-প্রমাদ ও মধুস্দনের বিশেষ নিজন্ধ প্রয়োগগুলিও প্রদর্শিত হইয়াছে।

ভূমিকাঃ পুত্তক সম্বন্ধে যাবতীয় জাতব্য তথ্য ভূমিকায় দেওয়া হইয়াছে।

গ্রন্থ-সম্পাদন ঃ বিভাসাগর ও বছিম গ্রন্থাবলীর সম্পাদক শ্রীষ্ঠ ব্রজেন্তনাথ বন্দ্যোপাধ্যার ও শ্রীষ্ঠ সজনীকান্ত দাস এই সংস্থাব সম্পাদন করিয়াছেন।

মূল্য ঃ (ক) সাধারণ সংস্করণ—মাইকেলের চিত্র ও হন্তাক্ষরের প্রতিনিশি-সংলিত চুই থতে বাঁধানো সম্পূর্ণ গ্রহাবলী—মূল্য ১২॥ । খুচরা গ্রহ—প্রত্যেক পৃত্তক হতত্ত্ব কাগজের মলাটেও পাওয়া বাইবে। প্রত্যেক ক্ষেত্রই জাক-শ্বরচ হতত্ত্ব দের।

মধুস্দন-গ্রহাবলীর অন্তর্ভু ক্ত পুস্তকগুলির নাম :-

১ম খণ্ড--কাব্য

তিলোভমাসছৰ কাৰ্য মেঘনাদ্বধ কাৰ্য বজান্দনা কাৰ্য বীয়ান্দনা কাৰ্য

চতুর্দশপদী কবিতাবলী বিবিধ: পুস্তকাকারে অপ্রকাশিত

**ক**বিভাবলী

২য় খণ্ড—বিবিধ

শৰ্মিষ্ঠা একেই কি বলে সভ্যতা বুড়ো সালিকের ঘাড়ে রেঁ।

প্রাবতী নাটক কৃষ্ণকুমারী নাটক মারাকানন হেক্টর-বর্ধ